
Pubblicato su “Città d’Utopia”, n. 29, maggio 2000, pp. 11-21. 

 

Umberto Santino 

Movimenti sociali e movimento antimafia 

 

Dal conflitto di classe all’impegno civile 

L’espressione “movimento antimafia” viene adoperata per indicare le manifestazioni e le iniziative 

contro la mafia sviluppatesi negli ultimi anni, in particolare dall’assassinio del generale-prefetto 

Dalla Chiesa (3 settembre 1982) in poi, non solo in Sicilia ma in tutto il territorio nazionale. 

Si tratta di iniziative diverse (dibattiti, convegni, petizioni, raccolte di firme, cortei, fiaccolate, 

spettacoli, formazione di centri, associazioni, comitati, gruppi formali o informali, coordinamenti, 

cartelli ecc.) condotte da vari soggetti (studenti, insegnanti, intellettuali, commercianti, religiosi, 

uomini delle istituzioni, cittadini comuni) in forme precarie o continuative. 

Spesso si guarda a queste iniziative come a un fatto nuovo, mai registratosi in precedenza, e anche 

le denominazioni che vengono usate dagli stessi protagonisti del movimento (per esempio, il 

cartello di associazioni che si è formato a Palermo nel 1993 si chiama “Palermo anno uno”) lasciano 

intendere che la lotta contro la mafia sia cominciata solo adesso, stia muovendo i primi passi, sia 

appunto all’anno uno. 

Sembrerebbe che prima tutti i siciliani, o quasi, fossero con la mafia, complici o sudditi della mafia, 

considerata come l’incarnazione più congeniale di una “cultura siciliana” monoliticamente 

“perversa”, e che da qualche anno tutti i siciliani, o quasi, siano contro la mafia, in uno sforzo di 

liberazione da un male atavico che somiglia a una sorta di mutazione antropologica. 

In realtà non esiste una cultura siciliana come un blocco compatto e i caratteri che sono stati indicati 

come tipici di essa (il familismo, l’onore, la mafiosità diffusa) sono soltanto degli stereotipi se non 

vengono analizzati seriamente e colti all’interno di un contesto articolato e contraddittorio(1). In 

Sicilia c’è stata, e c’è, la mafia, e c’è stata, e c’è, la lotta contro la mafia. E questa lotta non è 

cominciata solo da qualche anno ma ha più di un secolo sulle spalle. 

Possiamo distinguere tre fasi: 

– la prima fase va dai Fasci siciliani (1891-1894) al secondo dopoguerra (anni ’40 e ’50), 

– la seconda abbraccia gli anni ’60 e ’70, 

– la terza va dagli anni ’80 a oggi(2). 

Nella prima fase la lotta antimafia si presenta come aspetto specifico della lotta di classe e per la 

democrazia in Sicilia, e in particolare nella Sicilia occidentale, area in cui storicamente si è formata 

e sviluppata la mafia. 

Il soggetto protagonista è il movimento politico-sindacale nelle fasi iniziali: una sorta di “stato 

nascente” di sindacati e partiti. La storia delle lotte sociali contro la mafia comincia con i Fasci 

siciliani e continua con le lotte contadine fino agli anni ’50. Queste lotte si scontrarono duramente 

con la mafia e con gli agrari, congiunti da un patto di dominio che per perpetuarsi ricorse 

puntualmente agli assassinii e alle stragi per reprimere qualsiasi tentativo di metterlo in forse. 

Nella seconda fase la lotta contro la mafia è condotta dalle forze politiche di opposizione e da 

piccole minoranze, raccolte in alcuni dei gruppi di Nuova sinistra che si formano dopo il ’68. 

Dagli anni ’80, in particolare dopo il delitto Dalla Chiesa, il movimento antimafia assume 

dimensioni di massa, almeno in alcune manifestazioni, e si presenta come una forma di impegno 



civile che si diffonde in varie regioni d’Italia. Non è più il conflitto di classe la molla che fa scattare 

il movimento ma l’indignazione per la tracotanza mafiosa, che si esprime con delitti che colpiscono 

gli uomini più rappresentativi delle istituzioni che si oppongono all’espansione del fenomeno 

mafioso, in nome dello Stato, che però li condanna all’isolamento e li espone alla ritorsione 

violenta. Con l’indignazione si fa strada la consapevolezza che il fenomeno mafioso non è più 

limitato a una piccola area del paese e costituisce un attentato continuato alla vita democratica. 

La prima fase è la più esplorata, anche se non è stata studiata finora sotto il peculiare punto di vista 

dello scontro con il fenomeno mafioso. Per essere la più lontana nel tempo, essa è stata e continua 

ad essere oggetto dell’analisi storica ma è totalmente, o quasi, ignorata dalle giovani generazioni. 

I problemi di fondo da mettere in luce riguardano gli obiettivi, le forme organizzative, la 

composizione di classe del movimento contadino e più in generale della società siciliana, convinti 

come siamo che la mafia è un fenomeno che va ricostruito nella sua base sociale e nel suo ruolo 

all’interno del contesto sociale, da cui va distinta per le sue specificità ma non separata, come se si 

trattasse di qualcosa di estraneo, marginale o patologico(3). 

Dai Fasci siciliani agli anni ’40 e ’50, in contesti mutati, si sono riproposti sostanzialmente gli stessi 

problemi, sia a livello di dibattito teorico che di prassi politico-sindacale. Data l’eterogeneità della 

composizione del movimento contadino siciliano, bisognava coinvolgere tutte le componenti 

(comprese quelle piccolo-borghesi, cioè i contadini medi, piccoli proprietari) o solo i proletari (cioè 

i braccianti, la forza-lavoro salariata e i contadini poveri) e obiettivo della lotta doveva essere la 

socializzazione della terra o la sua distribuzione ai contadini? 

La questione della composizione di classe si pose fin dai primi passi del movimento contadino a 

livello internazionale, con analisi e decisioni operative diverse (basti pensare al programma 

francese, che comprendeva anche le componenti piccolo-borghesi, e ai congressi di Zurigo 

dell’agosto 1893 e di Reggio Emilia del settembre successivo, in cui si tracciarono confini precisi 

per quanto riguarda i soggetti, esclusivamente i proletari delle campagne, e gli obiettivi, con al 

centro la collettivizzazione) e si riaffacciò puntualmente nelle tappe successive fino agli anni ’50. 

Essa presenta risvolti notevoli riguardo alla mafia, anch’essa con una base sociale complessa: gli 

affiliati alle associazioni mafiose provenivano da varie classi, il blocco sociale con cui le 

organizzazioni mafiose interagivano in vari modi aveva composizione interclassista, coincidente in 

parte con quella stessa del movimento contadino, ma al suo interno la funzione dominante era 

svolta, e con gli aggiornamenti richiesti dai mutamenti del quadro, continua ad essere svolta, da 

quella che ho definito “borghesia mafiosa”, cioè dai soggetti illegali-legali più ricchi e potenti(4). Si 

ripercuotono sul terreno della lotta alla mafia i grandi problemi e le non meno grandi divisioni che 

hanno attraversato tutta la storia del movimento operaio, le sue scelte strategiche e le non meno 

importanti e laceranti scelte tattiche: riforme o rivoluzione, intransigenza o elasticità ecc. ecc. 

Un dato che spesso viene ignorato o sottovalutato è l’imponente flusso migratorio che segue alle 

sconfitte del movimento contadino e che nei primi anni del XX secolo e nel secondo dopoguerra ha 

dissanguato la Sicilia, inchiodandola al ruolo di produttrice di forza lavoro per il mercato 

internazionale. 

La seconda fase è pressoché sconosciuta, se si toglie la cerchia ristretta dei militanti di quella 

stagione politica, spesso avviati su altre strade e poco interessati a conservarne la memoria. La 

peculiarità di questa fase, che può essere definita un periodo di transizione, per i mutamenti in atto 

nel quadro sociale e nella mafia, è data dal recupero di una dimensione classista, operato da piccole 

minoranze che però presentano una notevole lucidità di analisi sugli sviluppi del fenomeno mafioso 

e riescono a sviluppare esperienze significative, tra cui quella conclusasi tragicamente di Giuseppe 

Impastato(5). 

Sulla fase più recente la riflessione è appena avviata(6). Abbondano gli stereotipi, le informazioni-

deformazioni, le mitizzazioni, mentre scarseggiano le analisi e le informazioni che tengano conto 



della varietà se non eterogeneità delle presenze. In essa prevalgono gli aspetti culturali, emotivi, 

etici; hanno largo peso le proiezioni spettacolari, spesso con funzione deformante. Gran parte delle 

iniziative si sviluppano come risposta ai grandi delitti e alle stragi che colpiscono personaggi-

simbolo dell’immaginario collettivo. La mafia con i suoi delitti più eclatanti innesca la reazione e 

molto si consuma in un periodo di tempo abbastanza limitato, lasciando solo deboli tracce per il 

futuro. 

Qui si dà un quadro sintetico dell’entroterra teorico alle spalle della ricostruzione della fase più 

recente, alla luce delle riflessioni sui movimenti in generale. 

 

La società civile dalla politica al suo contrario 

Secondo le idee correnti, che potremmo chiamare “pre-definizioni” per l’indeterminatezza che le 

caratterizza, l’attuale movimento antimafia è una manifestazione della società civile, è un 

movimento etico-sociale, è una forma di cittadinanza-militanza sociale. Sarà necessario pertanto 

chiarire preliminarmente il significato di questi termini, esplorare anche se in modo sintetico il 

terreno teorico in cui si sono sviluppati. 

L’espressione “società civile” inizialmente designava la società della civitas e della polis, cioè la 

società politica, regolata dalle leggi e fondata sulla istituzione di un potere comune. Nella 

concezione aristotelica la polis era pur sempre una società naturale, corrispondendo perfettamente 

alla natura sociale dell’uomo, animale politico; invece nel modello hobbesiano la società civile era 

contrapposta allo stato di natura primitivo e costituiva una società istituita o artificiale. Rousseau 

chiamava “società civile” lo stato di corruzione in cui l’uomo naturale cade in seguito all’istituzione 

della proprietà privata, “attribuendo all’aggettivo civile il significato di “civilizzato””(7). 

Nel sistema di Hegel, che si sviluppa in una serie di articolazioni trinitarie, lo spirito è trino 

(soggettivo, oggettivo e assoluto) e all’interno dello spirito oggettivo si distinguono tre momenti: 

diritto astratto, moralità ed eticità. L’eticità a sua volta è distinta nei tre momenti: famiglia, società 

civile, Stato. La famiglia è una società naturale, la società civile è un momento preliminare dello 

Stato, che rappresenta la forma più alta di eticità. 

La società civile rappresenta per Hegel il momento in cui l’unità familiare, attraverso l’insorgere di 

rapporti economici antagonistici prodotti dalla necessità in cui l’uomo si trova di appagare i propri 

bisogni mediante il lavoro, si dissolve nelle classi sociali (il sistema dei bisogni), in cui la lotta delle 

classi trova una prima mediazione nella risoluzione pacifica dei conflitti attraverso l’instaurazione 

della legge e la sua applicazione (l’amministrazione della giustizia), in cui infine gli interessi 

comuni trovano una prima regolamentazione puramente esterna nell’attività della pubblica 

amministrazione e nel costituirsi delle corporazioni di mestiere (polizia e corporazione)(8). 

Alla società civile, per essere Stato, manca il carattere dell’organicità. Anche per Marx la società 

civile è prestatale, ma nel senso che essa è la società borghese, che coincide con la sfera dei rapporti 

economici. Essa è simile alla società naturale, contrapposta alla società politica. Mentre prima la 

società civile prefigurava lo Stato, in Marx si identifica con l’hobbesiano stato di natura. 

Gramsci usa il termine per designare il complesso delle relazioni ideologico-culturali che mirano 

alla trasmissione dei valori dominanti e attraverso cui la classe dominante esercita la propria 

egemonia. Quindi l’accento si sposta dalla struttura alla sovrastruttura. 

Nel linguaggio contemporaneo per società civile si intende “la sfera dei rapporti tra individui, tra 

gruppi, tra classi sociali, che si svolgono al di fuori dei rapporti di potere che caratterizzano le 

istituzioni statali”(9), quindi tutto ciò che non è statuale, istituzionale, politico. I partiti politici sono 

i tramiti tra società civile e istituzioni. 

Negli ultimi anni si è posto il problema se la distinzione tra società civile e Stato abbia ancora 

ragione di essere, poiché si sono incrociati due processi: la socializzazione dello Stato (cioè lo Stato 



si è trasformato da Stato di diritto in Stato sociale, riappropriandosi di molti aspetti della società, e 

si sono sviluppate forme di partecipazione alle scelte politiche attraverso le organizzazioni di 

massa) e la statalizzazione della società, cioè la regolazione dei rapporti sociali, a cominciare da 

quelli economici, da parte delle istituzioni statali. 

Queste osservazioni sono giuste, eppure la contrapposizione fra società civile e Stato continua ad 

essere d’uso corrente, segno che rispecchia una situazione reale. Pur prescindendo dalla 

considerazione che i due processi dello Stato che si fa società e della società che si fa Stato sono 

contraddittori, perché il compimento del primo condurrebbe allo Stato senza società, cioè allo Stato 

totalitario, il compimento del secondo alla società senza Stato, cioè all’estinzione dello Stato, i due 

processi sono tutt’altro che compiuti e proprio per la loro compresenza nonostante la loro 

contraddittorietà non suscettibili di compimento(10). 

Recentemente si è sempre più affermato un uso dell’espressione con intenti polemici, per 

denunciare la delegittimità dello Stato e dei partiti (si è sempre più spesso, a proposito o a 

sproposito, parlato di “partitocrazia” come del peggiore dei mali) se non si sanno rendere interpreti 

e realizzatori delle “istanze della società civile”, che in tal modo si configura come la sede di 

bisogni, esigenze di qualsiasi ordine (economici, culturali ecc.), considerati sempre e comunque 

positivi. 

 

Movimenti sociali e azione collettiva 

La riflessione sui movimenti sociali è più recente, si può dire che dati dagli anni ’60, che vedono la 

nascita dei nuovi movimenti, non inquadrabili nei vecchi schemi del sindacato e del partito politico. 

Lo sviluppo di nuove forme di movimento ha portato a un ripensamento degli schemi sociologici e 

alla elaborazione di ipotesi per una teoria dell’azione collettiva in grado di analizzare e spiegare la 

nuova realtà. 

I sommovimenti sociali degli anni Sessanta hanno portato, sia negli Stati Uniti che in Europa, ad 

una critica radicale delle rispettive tradizioni di studio dell’azione collettiva. In polemica con gli 

studiosi del comportamento collettivo, si è affermata negli Stati Uniti la “normalità” dei movimenti 

sociali. In Europa, l’uso del concetto di “nuovi” movimenti sociali è servito invece a sottolineare i 

mutamenti delle forme di protesta contemporanea rispetto alla tradizione del movimento 

operaio(11). 

Quindi queste riflessioni sono, e vogliono essere, una svolta nelle analisi sociologiche, per metterle 

in grado di interpretare fenomeni che si presentano come nuovi e diversi rispetto a quelli verificatisi 

e studiati in passato. Così i sostenitori della tesi dei movimenti sociali come azioni razionali, 

suscitate da interessi di classe, si rifanno all’analisi di Marx, ma si discostano da essa e soprattutto 

dal marxismo corrente, mentre altri utilizzano le analisi di Weber e della scuola di Chicago in un 

sistema di significati diverso. 

Weber aveva studiato il rapporto tra azione collettiva e nuove credenze: i movimenti sociali 

costituirebbero un’esperienza collettiva straordinaria, con al centro la personalità carismatica di un 

leader che annuncia un nuovo sistema di valori(12) e le credenze collettive avranno un ruolo 

fondamentale nella sociologia struttural-funzionalista(13). 

La scuola di Chicago negli anni ’20 aveva introdotto nella cittadella della sociologia l’analisi del 

comportamento collettivo e delle trasformazioni in atto nella società americana del tempo. L’ordine 

sociale è visto come un sistema costantemente emergente e i comportamenti collettivi sono 

considerati come “fenomeni che mostrano nel modo più ovvio ed elementare i processi attraverso 

cui le società sono disintegrate nei loro elementi costituenti che poi si ricompongono insieme in 



nuove relazioni per formare nuove organizzazioni e nuove società”(14). 

In tal modo i movimenti sociali sono parte integrante del normale funzionamento della società ed 

espressione di un più ampio processo di mutamento. 

Riprendendo quella linea d’analisi, la scuola dell’interazionismo simbolico concepisce i movimenti 

sociali come “forme attraverso cui nuove legalità, nuove comprensioni, forme nuove e innovative 

della vita organizzata e istituzionalizzata sono create e sviluppate”(15). 

I movimenti collettivi, a differenza di altre forme di azione sociale, non sono strutturati, 

scaturiscono dall’emergere di regole e norme nuove e rappresentano dei tentativi di trasformare 

quelle esistenti. Essi si sviluppano quando si diffonde un sentimento di insoddisfazione, a cui le 

istituzioni non riescono a rispondere, e nascono “dall’interazione di esseri umani coscienti, che 

assolvono al ruolo di creatori del mutamento sociale, piuttosto che essere da esso determinati”(16). 

La sociologia dei movimenti sociali deve numerose acquisizioni alla scuola del comportamento 

collettivo, definito come azione cosciente e propositiva e studiato attraverso ricerche empiriche. I 

limiti di questo tipo di approccio sarebbero soprattutto due: viene usato un unico concetto per 

designare fenomeni diversi (folle, moti, panico, mode, manie); ci si limita a una descrizione della 

realtà senza guardare alle fonti strutturali dei conflitti. 

Anche per i funzionalisti il comportamento collettivo è non-istituzionale, complesso, basato 

sull’emergere di una nuova visione del mondo, ma la loro attenzione si sposta sulle tensioni sociali 

che possono generare i movimenti collettivi, considerati come attori prevalentemente irrazionali. 

Essi sono il prodotto di una trasformazione sociale troppo veloce. Nella teoria di Talcott Parsons il 

sistema sociale è il risultato dell’equilibrio di tanti sottosistemi e i movimenti collettivi hanno un 

ruolo marginale essendo solo la spia di tensioni che i meccanismi di riequilibrio non riescono ad 

assorbire. Così essi compaiono nei capitoli dedicati alla devianza, in cui vengono analizzate 

condotte criminali e conflittuali, effetti degli squilibri del sistema di integrazione sociale, per cui la 

protesta è considerata una forma di “devianza utopica”(17). 

All’interno della scuola funzionalista lo studioso che ha dedicato maggiore attenzione allo studio 

del comportamento collettivo è Neil Smelser, secondo cui il comportamento collettivo è una 

“mobilitazione non istituzionalizzata all’azione con lo scopo di modificare uno o più tipi di tensioni 

sulla base di una ricostruzione generalizzata di una componente dell’azione”(18). Smelser individua 

le seguenti componenti-base dell’azione sociale: i valori, cioè i fini generali; le norme che 

governano il perseguimento dei fini, l’organizzazione sociale, cioè i ruoli degli individui mobilitati 

nell’azione; le facilitazioni situazionali, cioè i mezzi e le risorse impiegate per perseguire gli 

obiettivi. Se si crea una tensione a un certo livello, l’attenzione si sposta a quello immediatamente 

successivo per cercarvi le risorse necessarie per risolvere lo scompenso e ridiscende nuovamente 

secondo un processo di destrutturazione e ristrutturazione. 

L’attenzione si focalizza su due punti: le tensioni strutturali e l’emergere di credenze generalizzate, 

definite come “gli sforzi collettivi propositivi per ridefinire e ristrutturare l’ambiente sociale che si 

cristallizzano quando individui o gruppi sono soggetti ad alcune tensioni e ad alcuni vincoli alla 

propria capacità di risolvere queste tensioni”(19). L’azione collettiva è possibile perché si 

costituisce una fiducia in forze straordinarie, come accade con le credenze magiche, e nelle 

conseguenze eccezionali che si avranno se il tentativo operato con l’azione sociale avrà successo. 

Ad ogni componente dell’azione sociale corrisponde una diversa credenza generalizzata: su questa 

base vengono individuati cinque tipi di comportamenti collettivi: il panico, la moda, il moto ostile, i 

movimenti orientati alle norme e quelli orientati ai valori. 

Smelser distingue quattro fasi nei movimenti sociali, ognuna delle quali richiede un diverso tipo di 

leadership: 

Durante la prima fase di fermento sociale, il leader tipico è un agitatore, una persona che “smuove 

le acque”. Durante la seconda fase di eccitazione popolare, è necessario un profeta per diffondere il 

messaggio e per suscitare entusiasmo tra i seguaci. Nella terza fase di organizzazione formale, un 

amministratore che organizza la divisione del lavoro, definisce i requisiti di appartenenza e fa tutto 



il necessario per coordinare il movimento. Durante la fase finale di istituzionalizzazione, il 

movimento diventa più burocratico e un uomo di stato, uno che capisce la realtà politica, aiuterà il 

movimento a sostenersi e a raggiungere i suoi obiettivi(20). 

In questa visione i movimenti sociali appaiono come attori irrazionali (come si è visto un ruolo 

decisivo giocano le credenze generalizzate, assimilate a quelle magiche) e fenomeni patologici, che 

nascono per la mancanza di strutture intermedie tra istituzioni e cittadini che assicurino la 

socializzazione. 

L’obiezione di fondo all’approccio struttural-funzionalista è che esso è più adatto a spiegare la 

stabilità che il mutamento. 

 

Mobilitazione delle risorse e processo politico 

Contestano l’approccio struttural-funzionalista le scuole formatesi in concomitanza dei movimenti 

degli anni ’60 negli Stati Uniti (i suoi paradigmi: resource mobilization approach e political 

process model) e in Europa (analisi dei “nuovi movimenti sociali”). 

L’analisi dei processi di mobilitazione delle risorse necessarie all’azione collettiva, sviluppatasi 

negli Stati Uniti nel corso degli anni ’70, ritiene i movimenti collettivi un’estensione delle forme 

tradizionali di azione politica e li considera come attori che operano in modo razionale per il 

perseguimento dei loro interessi. Si tratta pertanto di soggetti coscienti che applicano delle scelte 

razionali, protagonisti del normale funzionamento del sistema, e qui opera la derivazione dalla 

scuola di Chicago. L’azione collettiva quindi non è una devianza, una patologia e una disfunzione, 

ma nasce dal calcolo razionale degli interessi in una società composta da gruppi sociali in conflitto 

tra loro(21). È un approccio utilitarista, sulla scorta di Stuart Mill, che non si limita a registrare le 

situazioni di tensione e di disagio ma studia le condizioni, le risorse interne e le opportunità esterne 

che trasformano lo scontento in movimento. Il gruppo, in base a un calcolo dei costi e dei benefici, 

impiega le risorse, materiali e non, a disposizione, in vista degli obiettivi che si propone di 

conseguire. A tal fine si organizza lo scontento, si creano reti di solidarietà, si distribuiscono 

incentivi, si acquisiscono consensi. 

Uno dei problemi più significativi è la forma di organizzazione e la mobilitazione della solidarietà. 

Non basta un interesse comune per produrre azione collettiva. Su tali aspetti gli studiosi del 

resource mobilization approach riprendono criticamente le analisi di Mancur Olson(22), 

sottolineando che oltre agli incentivi materiali sono importanti quelli simbolici, come l’impegno 

morale e la solidarietà: non vanno valutati solo i vantaggi e le perdite individuali ma anche quelli 

collettivi. Nell’azione collettiva c’è un progetto comune, un interesse condiviso, che va oltre 

l’interesse dei singoli partecipanti. 

I teorici del political process model analizzano le relazioni tra attori politici istituzionali e protesta, 

rifiutando di concepire i movimenti esclusivamente come antiistituzionali e sottolineando il loro 

ruolo nella rappresentanza degli interessi. Tale approccio offre un contributo all’interpretazione 

politica dei movimenti contemporanei ma rischia di costringerli in un’ottica ristretta, prestando poca 

attenzione al fatto che essi spesso si sviluppano contestualmente sul terreno politico e su quello 

dell’innovazione culturale(23). 

Tanto il paradigma della mobilitazione delle risorse che quello del processo politico studiano le 

condizioni dell’azione collettiva, il come essa si forma e si sviluppa, trascurando però il perché, cioè 

le origini strutturali del conflitto. 

 

La sociologia europea e i nuovi movimenti sociali 



Allo studio di questo aspetto si è dedicata la sociologia europea nell’analisi dei “nuovi movimenti 

sociali”: essi sono la spia e la forma del conflitto nel capitalismo maturo, nelle società che sono 

state definite in vari modi: post-industriali, post-fordiste, tecnocratiche ecc. Sociologi come Alain 

Touraine, Claus Offe e Alberto Melucci hanno individuato nei movimenti sociali degli ultimi 

decenni i caratteri del nuovo attore destinato a rimpiazzare la classe operaia. 

Nell’analisi di Touraine “la sociologia dei movimenti sociali non è separabile da una 

rappresentazione della società come un sistema di forze sociali che si disputano la direzione di un 

campo culturale”(24). La sociologia è la scienza dei rapporti sociali e secondo la “sociologia 

dell’azione” tali rapporti sono conflittuali. “Differentemente dal concetto marxista di 

“contraddizione”, che si richiama al funzionamento del sistema, il “conflitto” nell’accezione 

tourainiana si riferisce ad un rapporto di opposizione tra due attori che partecipano allo stesso 

campo sociale”(25). Touraine distingue quattro tipi di società: la società agraria, la società 

mercantile, la società industriale e la società programmata. In ciascuna di esse opera una coppia di 

attori antagonisti. Nella società attuale (definita “società programmata”) il soggetto antagonista è 

rappresentato dai movimenti sociali, che costituiscono “l’azione collettiva organizzata attraverso la 

quale un attore di classe lotta per la direzione sociale della società in un insieme storico 

concreto”(26). 

In qualsiasi tipo di lotta ci sono delle presenze costanti: l’attore, definito dal principio d’identità; 

l’avversario, definito dal principio di opposizione; la posta in gioco e il campo di azione, definiti dal 

principio di totalità. Attori dei moderni movimenti sociali sono le classi sociali in lotta per il 

dominio del sistema d’azione. Nella visione di Touraine “perché si possa parlare di movimento 

sociale, il conflitto deve essere vissuto come conflitto di classe e, quindi, situarsi al livello del 

modello culturale che è centrale nella società. Inoltre, il movimento nasce solo quando emerge una 

definizione cosciente della propria identità in quanto classe”(27). In ogni tipo di società operano 

due movimenti sociali, uno della classe superiore e l’altro della classe inferiore, portatori di una 

diversa visione del funzionamento della società. Il vocabolario rimane marxista ma qui al centro è il 

modello culturale non il rapporto strutturale del sistema produttivo. Il movimento sociale non è il 

soggetto del mutamento ma “una categoria per l’analisi sincronica della società”(28). Classe 

popolare e classe superiore si contrappongono non solo nelle società industriale e programmata ma 

pure in tipi di società precedenti, come l’agraria e la mercantile. La contrapposizione non tende al 

superamento del tipo di società ma solo a una gestione diversa del sistema di azione caratteristico 

del tipo societale. 

Ritornando sull’argomento in testi più recenti, e tenendo conto dell’evoluzione del quadro storico, 

Touraine ha ripensato la sua valutazione del ruolo dei movimenti sociali, operando un’autocritica o 

quanto meno avvertendo la necessità di “uno sguardo critico” sulle precedenti riflessioni. 

Ad avviso del sociologo francese, si possono definire movimenti sociali soltanto 

i comportamenti collettivi che si pongono all’interno di un insieme di orientamenti culturali, ma che 

contestano il modello di controllo e di utilizzazione sociale di questi valori. È questa doppia 

caratteristica, di accettazione di un gioco culturale comune agli avversari e di affermazione di un 

conflitto diretto e centrale tra questi, a definire le azioni collettive a cui vogliamo riservare il nome 

di movimenti sociali(29). 

Essi quindi non costituiscono uno scontro o un gioco a somma zero, come la guerra, né sono 

soltanto un gruppo di pressione o d’interesse che si contenta di una semplice rivendicazione. 

Questa idea di movimento sociale si collega a un rovesciamento del pensiero sociologico, che finora 

ha rappresentato la società secondo un principio unitario (che può essere il logos divino, o il diritto 

naturale o il senso della storia). Scrive Touraine: 

L’ordine sociale non è che il risultato temporaneo, fragile, debolmente integrato, dell’insieme di 

rapporti sociali fra attori in lotta per la dominazione e il controllo di ciò che chiamo la storicità, per 



definire con una sola parola l’insieme di questi modelli culturali attraverso i quali una società 

produce la sua prassi e, di conseguenza, la sua storia. L’idea di movimento sociale si associa a 

questo grande rovesciamento del pensiero sociologico che cessa di porre la società nella storia e 

inizia a interessarsi al modo in cui le società producono la loro storia, cioè si producono(30). 

Nella società postindustriale c’è una pluralità di terreni di lotta e non è possibile fin da oggi 

“distinguere ciò che può unificarli in un movimento sociale che rivesta nel futuro il ruolo centrale 

già ricoperto dal movimento operaio nella società industriale”(31). 

Il torto delle analisi sociologiche sui movimenti sociali degli anni ’60, ad avviso di Touraine, 

consisterebbe nell’avere identificato le azioni collettive con un modello teorico, sottovalutando gli 

elementi congiunturali di quegli anni: la fiducia nella capacità delle società industriali di svilupparsi 

indefinitamente e le ideologie che contestavano il dominio esercitato da un potere centrale politico-

economico a livello mondiale. 

Quanto alla situazione negli anni ’80, non si può parlare di scomparsa dei movimenti sociali ma di 

nascita di movimenti puramente sociali, cioè che non si formano con l’azione politica e lo scontro 

ma nell’opinione pubblica e si presentano diffusi e smembrati. Ciò per tre ragioni: i movimenti sono 

in parte incorporati nel sistema politico e in parte fuori di esso; sono solo parzialmente legati a 

utopie culturali e ideologie politiche, presentano una forte dissociazione tra difensiva e contro-

offensiva. Per poterli adeguatamente analizzare bisogna sbarazzarsi dell’immagine che si aveva di 

essi negli anni ’60 (come protagonisti storici del mutamento) e studiare attentamente i processi e le 

circostanze della loro formazione, cioè il passaggio dalla rivendicazione alla pressione politica e da 

questa al movimento attraverso l’interazione tra un fattore integrativo e un fattore conflittuale. 

“La situazione attuale delle società occidentali industrializzate è favorevole alla formazione di 

correnti di contestazione e anche alla loro trasformazione in gruppi di pressione ma […] il 

trasferimento al livello dei movimenti sociali appare ancora prematuro”(32). In ogni caso “non si 

vede la possibilità di indicare la lotta principale attorno alla quale potrebbero agglomerarsi tutte le 

altre”(33). La prospettiva futura viene così tratteggiata: 

la cosa più probabile negli anni a venire, è che la situazione dell’Occidente industrializzato non 

favorirà né la formazione di movimenti rivoluzionari né la formazione di movimenti sociali positivi; 

di conseguenza, le azioni collettive osservabili saranno talvolta ridotte a pressioni esercitate sul 

sistema politico e a movimenti lacerati, la cui faccia positiva e quella negativa non arriveranno ad 

essere complementari(34). 

Gran parte della sociologia considera la società come un sistema, meccanico o organico, con leggi 

proprie e l’analisi sociologica dovrebbe 

far sparire l’illusione dell’attore. Questo metodo d’approccio esclude a priori l’esistenza di 

movimenti sociali. È per questo che bisogna difendere i diritti di un’altra sociologia che invece 

attribuisce un ruolo centrale all’idea del movimento sociale, ma che soprattutto crea una nuova 

prassi professionale la quale si sforza di cogliere l’attore stesso nella coscienza che egli ha della 

propria azione. Invece di dire che gli uomini fanno la propria storia ma non sanno di farla, questa 

sociologia ritiene che gli uomini fanno la propria storia sapendolo, pur essendo al tempo stesso 

rinchiusi in ideologie. 

Occorrono nuovi metodi di ricerca: “sarebbe agire da ideologo, e nel modo più pericoloso, studiare i 

movimenti sociali come cose”, pensando che 

essi possano essere ridotti a comportamenti di devianza o di disintegrazione, o ancora di rifiuto alla 

fine inspiegabili. Bisogna invece, a tutti i livelli della realtà sociale, esaminare in che modo i 

rapporti sociali producono la situazione e la modificano costantemente. La formazione di nuovi 



movimenti sociali e la trasformazione dell’analisi sociologica non sono separabili l’una dall’altra. I 

sociologi non possono accontentarsi di prendere in considerazione i movimenti sociali come oggetti 

d’analisi, ma devono anche domandarsi in che modo l’esistenza visibile dei nuovi movimenti sociali 

richiede da parte loro una riflessione critica sui loro metodi e un interrogativo sul significato del 

loro lavoro(35). 

Secondo il sociologo tedesco Offe i movimenti sociali contemporanei si differenziano dal 

movimento operaio classico perché non si limitano a mobilitarsi per rivendicazioni materiali ma 

sono animati da una contestazione radicale della politica in nome di una concezione radicale della 

democrazia. Ciò si evidenzia sia a livello ideologico (per esempio, la critica della modernizzazione) 

che a livello organizzativo (sviluppando le forme di partecipazione dal basso e di decentramento e 

preferendo le forme fluide a quelle rigide di tipo partitico) e nei rapporti interpersonali, dando 

grande spazio ai problemi quotidiani e ai comportamenti di gruppo(36). Più recentemente Offe ha 

rilevato che nella pratica dei movimenti l’azione politica tradizionale ha un peso maggiore di quanto 

avesse pensato in precedenza(37). 

 

L’analisi dei sociologi italiani 

Una delle analisi più articolate sui movimenti sociali è quella di Melucci. Lo studioso distingue tra 

condotte di crisi, condotte devianti e azione collettiva. Le prime consistono in “comportamenti 

collettivi in cui mancano vincoli di solidarietà tra gli attori coinvolti” e sono “la risposta alla 

disgregazione del sistema sociale in qualche suo punto”(38). Le condotte devianti sono rotture delle 

regole comunemente accettate ma senza conflitto: non c’è uno scontro tra due attori per una posta 

comune. L’azione collettiva invece “è definita dalla presenza di una solidarietà, cioè di un sistema 

di relazioni sociali che lega e identifica coloro che vi partecipano, e inoltre dalla presenza di un 

conflitto. […] Essa implica la lotta tra due attori collettivi, definiti ciascuno secondo una specifica 

solidarietà, che si oppongono per l’appropriazione e la destinazione di valori o risorse sociali”. 

Quindi “per parlare di movimento sociale devono essere verificate entrambe le condizioni (conflitto 

e superamento dei confini del sistema considerato)”(39). 

Si tratta, in tutti e tre i tipi di condotta, di definizioni analitiche, poiché “nessuna condotta empirica 

si riduce interamente a una sola di queste categorie”(40). 

I movimenti sociali possono essere rivendicativi (tendenti a una redistribuzione delle risorse e a una 

ristrutturazione dei ruoli), politici (che si propongono di trasformare i canali della partecipazione 

politica e spostare i rapporti di forza), di classe (rivolti contro un avversario e miranti 

all’appropriazione e al controllo dei mezzi e degli orientamenti della produzione sociale): nelle 

realtà empiriche delle condotte elementi degli uni e degli altri si combinano in misura variabile. 

In studi successivi Melucci ha riproposto le linee essenziali delle riflessioni precedenti adeguandole 

a un contesto mutato e che doveva mutare ancora più radicalmente negli anni successivi. Negli anni 

’80 i movimenti sono “profeti senza incanto”, profeti del presente, essi “parlano avanti”, 

“annunciano ciò che si sta formando senza che ancora ne sia chiara la direzione e lucida la 

coscienza”; sono un segno, più precisamente “il segno di ciò che sta nascendo”. Il lavoro di analisi è 

sempre più necessario all’azione collettiva, perché coloro che parlano avanti “non restino 

inascoltati”, ma anche “perché non cedano all’illusione di rendere sacra la parola che portano, 

perché resistano al bisogno di totalità che li trasforma rapidamente in nuove chiese o in nuovo 

potere”(41). Come si vede, l’intellettuale nutre un notevole grado di fiducia nella propria funzione. 

Se le due tradizioni teoriche, quella marxista (secondo cui il partito è il demiurgo necessario per 

trasformare in azione il potenziale “oggettivo” di lotta) e quella funzionalista (secondo cui l’azione 

collettiva, attivando credenze generalizzate, è uno dei meccanismi adattivi del sistema) si trovano in 

un’impasse, gli apporti successivi(42) costituiscono la base di una teoria dell’azione collettiva 

adeguata. Melucci ribadisce che i movimenti sociali debbono rispondere a due condizioni 



irrinunciabili: 1) essi debbono essere espressione di un conflitto sociale, “cioè dell’opposizione tra 

due attori per l’appropriazione e il controllo di risorse che entrambi valorizzano”; 2) l’azione 

collettiva deve provocare “una rottura dei limiti di compatibilità del sistema nel quale si situa, 

regole e procedure nel caso di un sistema organizzativo o di un sistema politico, forme di 

appropriazione e di investimento nel caso di un modo di produzione”(43). 

Da questa definizione Melucci trae tre conseguenze: 1) i movimenti sociali non coprono l’intero 

campo dell’azione collettiva: esistono condotte in cui manca uno o entrambi gli elementi che 

definiscono i movimenti sociali (ad esempio, le azioni conflittuali, senza la rottura dei limiti di 

compatibilità; le condotte di aggregato in cui mancano entrambi gli elementi, le devianze in cui è 

assente il conflitto; 2) le condotte collettive concrete non coincidono con il concetto analitico; 3) i 

movimenti sociali hanno una portata più o meno generale e alcuni sono legati ai conflitti per il 

controllo del modo di produzione di una società. 

I sistemi fondamentali di riferimento dell’azione collettiva sono tre: il modo di produzione, il 

sistema politico, l’organizzazione sociale. Il modo di produzione “indica il sistema di rapporti 

antagonisti entro i quali avviene la produzione, l’appropriazione e la destinazione-orientamento 

delle risorse fondamentali di una società”(44). Tali rapporti nella tradizione marxista sono definiti 

“rapporti di classe”, ma tale concetto viene considerato inadeguato rispetto alle trasformazioni delle 

società complesse. Il sistema politico “indica il livello di formazione delle decisioni normative di 

una società attraverso la competizione di interessi all’interno di regole condivise e attraverso 

processi di rappresentanza”. L’organizzazione sociale indica “quel sistema di rapporti che 

assicurano l’equilibrio di una società e il suo adattamento all’ambiente, attraverso processi di 

integrazione e di scambio tra le parti del sistema”(45). 

A ciascuno di questi sistemi di riferimento corrispondono varie forme di azione collettiva, a 

seconda della presenza o meno delle condizioni che con la loro compresenza definiscono i 

movimenti sociali. 

Un problema che si pone Melucci è se si può ancora parlare di conflitti di classe nelle società 

contemporanee, “in una situazione in cui le “classi” come gruppi sociali reali, definiti dalla loro 

posizione nei rapporti di produzione, tendono a dissolversi e sono sostituite da un’articolata 

stratificazione di gruppi”(46). Definendo un movimento antagonista come “un’azione collettiva 

portatrice di un conflitto che investe il modo di produzione e le forme di appropriazione e di 

destinazione delle risorse sociali”, bisogna chiedersi se è possibile sganciare il conflitto antagonista 

dal riferimento alle classi e quindi alla tradizione marxista. Se il paradigma marxista è inadeguato di 

fronte al moltiplicarsi dei gruppi e degli interessi, le critiche avanzate dalla sociologia del conflitto 

arrivano a negare la possibilità di conflitti antagonisti. 

Melucci ritiene possibile sviluppare una “teoria sociologica della produzione sociale come rapporto 

agli oggetti”, liberata dai legami storici con l’industrializzazione capitalistica e adeguata alle 

condizioni di produzione delle società complesse. Le componenti analitiche di tale teoria sarebbero: 

una forma d’azione, una materia prima, i mezzi di produzione, un rapporto sociale. Non tutto però è 

riducibile alla sfera del “sociale”: materia prima e mezzi di produzione rimangono nella sfera del 

“non sociale”, costituiscono ineliminabili vincoli naturali, sono l’ambiente naturale entro cui 

avviene necessariamente la produzione sociale(47). 

Per Manconi la definizione di Melucci (la ricordiamo: un movimento sociale è una forma di azione 

collettiva basata su una solidarietà, che esprime un conflitto, attraverso la rottura dei limiti di 

compatibilità del sistema di riferimento dell’azione) si può accogliere ma con delle precisazioni: 

“collettivo” oggi significa qualcosa di diverso da ciò che poteva significare in periodi precedenti 

(come vedremo, si è sempre più imposto il riferimento al sé); va ripensata anche la formula “rottura 

dei limiti di compatibilità”, di cui Melucci darebbe un’interpretazione troppo ampia, facendovi 

rientrare “qualunque evento che modifichi il sistema di relazioni precedente”, per cui il movimento 

rischia di diventare il contenitore di “tutto ciò che si muove nella società”(48). 

Secondo l’analisi di Manconi fino agli anni ’70 si è imposto il modello-movimento operaio; dopo 



tale modello è andato in crisi con l’emergere di valori “egoistici”, intendendo per tali quelli fondati 

sull’ego, “inteso in senso psicologico, ma anche spaziale, temporale, sociale e culturale”. 

L’aggettivo “egoistico” vuole sottolineare “la tendenza all’autosufficienza e all’autovalorizzazione 

come tratto qualificante di questi movimenti: per un verso, concentrazione incondizionata sulla 

propria sfera di interessi e sulle proprie esperienze sociali, autoreferenzialità e dichiarata sfiducia 

nell’altro da sé; per un altro verso, enfatizzazione della propria identità e delle proprie energie, delle 

proprie qualità e delle proprie risorse”(49). 

Ciò non vuol dire che i sistemi di azione tradizionale siano obsoleti o siano ormai soltanto veicoli di 

interessi tradizionali, come quelli di classe, mentre i nuovi sistemi di azione esprimono interessi 

nuovi. In realtà c’è “una reciproca interferenza e influenza, tale da produrre una combinazione tra 

vecchio e nuovo, uno scambio incessante, un fitto intersecarsi di modalità di aggregazione e di 

azione”. Gli attori ricorrono sia alle risorse dei movimenti tradizionali che a quelle dei nuovi 

movimenti, componendo figure miste (un soggetto multiplo, con affiliazioni incrociate a più realtà 

associative) e azioni composite. Ci sarebbe una specie di “terziarizzazione” del conflitto industriale, 

ma questo non segna la fine della lotta della classe operaia. “Si è modificato, senza dubbio, il suo 

ruolo e il suo peso all’interno dei rapporti sociali complessivi; e, in particolare, è il suo sistema di 

azione che stenta a rinnovarsi e a elaborare strategie efficaci, adeguate ai mutamenti avvenuti”(50). 

Esaminando diversi “eventi di protesta” (scioperi autonomi, l’attività dell’associazione dei parenti 

delle vittime della strage di Ustica, la vicenda di un lavoratore discriminato per la sua attività 

sindacale, l’apertura di una casa di accoglienza per malati di Aids, un giornalista che promuove una 

vertenza su un parco artistico-naturale), Manconi individua i seguenti tratti comuni: autonomia 

organizzativa, politicizzazione massima del conflitto, attività di lobby, proiezione sui media, enfasi 

espressiva, neutralità delle ragioni addotte, giuridicizzazione delle domande. Si dà vita a una 

struttura ad hoc, quella che si ritiene più adeguata al tipo d’interesse in gioco e agli attori in campo; 

si ricorre alle massime autorità dello Stato, saltando gli anelli intermedi, per ottenere il massimo di 

pubblicità e visibilità; si ricorre a figure di sostegno per assicurarsi il massimo di pressione; si 

bombardano i media per pubblicizzare l’azione e a tal fine si drammatizza la vertenza; le ragioni 

vengono supportate da dati, documentazione, pareri di esperti per conferire loro un carattere di 

scientificità e incontrovertibilità; si punta al riconoscimento normativo delle proprie ragioni, o 

attraverso la fissazione di regole o con l’esito favorevole di una vicenda giudiziaria. 

Nei movimenti più recenti si intersecano pertanto varie componenti: nuove identità collettive (che 

fanno esclusivo o prevalente riferimento al sé), nuove poste in gioco (derivanti dalla 

politicizzazione del sociale e delle opzioni etiche legate alle “questioni di vita”), nuovi sistemi di 

azione (frutto della combinazione di più tipi di condotte). 

Le definizioni correnti sono soltanto schemi di riferimento e le classificazioni, sia quelle “prodighe” 

che quelle “parsimoniose”, più che a criteri di analisi scientifica rimandano a “sentimenti di 

ottimismo o pessimismo sociale”(51). La realtà presenta modelli fluidi, difficili da ricomprendere 

dentro schemi prefissati. Quello che si può dire, in linea generale, è che “sono cambiate – in 

profondità – le due principali sequenze che costituivano il sistema di azione tradizionale della 

protesta”, cioè le sequenze relative ai luoghi dell’azione e alle forme della rappresentanza. 

I luoghi dell’azione prima erano rigidamente ripartiti: c’era una sfera sociale, una sindacale, una 

politica, una elettorale-istituzionale. Una sequenza che rimandava alla teorizzazione marxiana sul 

passaggio della classe operaia da classe in sé a classe per sé e alla trascrizione leniniana che metteva 

al centro il partito come avanguardia delle masse. 

Le forme della rappresentanza seguivano la ripartizione precedente: i bisogni collettivi nella loro 

forma spontanea si esprimevano nella società civile, il sindacato rappresentava una forma di 

mediazione e di organizzazione dei bisogni dei lavoratori, il partito era l’organizzazione che 

conferiva soggettività politica e l’assemblea elettiva la sede della competizione tra gli interessi 

organizzati. 

Nella società contemporanea, che è una società mass-mediale, si è ridotta la separazione tra i vari 

passaggi e alcuni di essi vengono sostituiti da altri. Dimensione sociale e sindacale tendono a 



identificarsi, gli interessi tendono ad organizzarsi da subito e in proprio, perseguendo direttamente 

l’accesso alla sfera politico-istituzionale e svolgendo azione di lobby e di medium. 

Negli ultimi anni sarebbe avvenuto il passaggio da un movimento-personaggio (che agisce con una 

unità di coscienza e azione) al movimento-medium e al movimento-lobby, a un attore che si potrebbe 

definire movimento-medium-lobby, in quanto agisce come soggetto di comunicazione, 

interloquendo con il sistema dei media, che enfatizza l’espressività e i contenuti etico-simbolici 

dell’azione e del messaggio, agisce come gruppo di pressione e ricorre a sponsors e tutors per 

acquisire e incrementare la propria credibilità, in modo da esercitare un’influenza sulle sedi 

decisionali. 

Si può ipotizzare per il prossimo futuro che i conflitti saranno l’esito di un intreccio tra diversi 

sistemi d’azione, “tra lotta operaia tradizionale e nuova vertenzialità massmediale”(52). 

 

Cento, mille forme di auto-organizzazione 

Negli anni più recenti abbiamo assistito al proliferare di nuove forme di auto-organizzazione, in 

larga parte sperimentate nell’area del volontariato. Alla varietà delle forme corrisponde la varietà 

delle denominazioni: 

Per quanto riguarda la vastissima area del volontariato, l’attenzione di studiosi e di operatori in 

questo campo si concentra, di volta in volta, su forme aggregative denominate, a seconda della 

sensibilità e degli approcci usati, agenzie volontarie, bénévolat (nel caso dei francesi), charities (le 

tradizionali associazioni inglesi), gruppi locali di volontariato, organizzazioni di servizio volontario, 

organizzazioni volontarie non-profit, organizzazioni volontarie private, privato sociale, realtà 

“ternarie”, settore indipendente, terzo settore, volontariato assistenziale, volontariato sociale e così 

via. Tutto questo senza contare la realtà dei gruppi di mutuo aiuto o di auto-aiuto (self help). […] Ai 

cosiddetti “nuovi movimenti sociali” (pacifisti, verdi, donne) e alle tradizionali organizzazioni per i 

diritti civili di particolari fasce di cittadini si affiancano ulteriori aggregazioni più o meno vaste, 

indicate a seconda dei casi, come azione collettiva popolare, grassroots organizations 

(organizzazioni di base, “alle radici dell’erba”), cittadinanza militante, contro-movimenti, gruppi di 

azione politica, movimenti di contro-potere urbani, organizzazioni di vicinato, neo-populismo, 

populismo progressivo, sesto potere, terzo sistema, tribù urbane ecc.(53). 

La dizione invalsa all’interno del volontariato è quella di terzo settore: istituzioni, partiti, 

volontariato. Si parla anche di sesto potere(54), oltre i poteri dello Stato (legislativo, esecutivo, 

giudiziario), della stampa e della televisione. 

C’è una grande varietà di forme sociali, “che vanno dai comitati delle madri o le cooperative di 

consumatori in ambiente urbano ai movimenti dei contadini in ambienti rurali”(55). Ci sono 

consistenti differenze, relative alla base sociale, ai diversi modelli di strutturazione; prevale in molti 

gruppi di volontariato il carattere culturale e non ideologico. L’asse del conflitto da cui essi 

scaturiscono e che esprimono con le iniziative a cui danno vita si sposta dal lavoro/capitale a 

sistemi/mondi vitali(56). 

Alla base di tali mutamenti sono molteplici fattori: i processi di modernizzazione, con implicazioni 

economiche-strutturali e sociali-culturali; il pieno avvento della società di massa, che consente 

nuove forme di cittadinanza e partecipazione; la fine delle ideologie e la crisi delle grandi narrazioni 

che hanno accantonato le visioni unitarie e sprigionato nuove energie centrifughe. 

Le varie forme di volontariato tendono ad evolversi verso l’impresa sociale, sia per lo sviluppo della 

cosiddetta economia sociale, sia per la crisi dello Stato sociale che comporta la sostituzione di 

servizi pubblici con attività di supplenza assicurate dal privato-sociale(57). 



 

Cittadinanza sociale e cittadinanza attiva 

La tripartizione classica del concetto di cittadinanza distingue tra cittadinanza civile (possibilità di 

stipulare contratti e assumere impegni con altri soggetti), cittadinanza politica (diritto ad eleggere i 

propri rappresentanti negli organi dello Stato e nelle assemblee elettive) e cittadinanza sociale(58). 

Quest’ultima indica l’insieme dei diritti sociali, cioè delle aspettative dei cittadini nei confronti 

dello Stato riguardanti le garanzie di sicurezza nella vita e nel lavoro. In concreto: ogni cittadino ha 

diritto a una quota di risorse necessarie per vivere dignitosamente. 

Pertanto il concetto di cittadinanza sociale è storicamente connesso con un mondo diviso in classi e 

si regge sul conflitto e l’antagonismo sociale. Oggi l’espressione è usata più genericamente come 

equivalente di cittadinanza attiva: una cittadinanza che si esprime in vari modi, nella costituzione di 

organismi di base, nella ideazione e realizzazione di iniziative che mirano a coinvolgere altre 

persone per il raggiungimento di un determinato obbiettivo, nella conduzione di campagne di 

informazione e sensibilizzazione ecc., al di fuori degli schemi classici del partito e del sindacato. La 

cittadinanza così intesa non significa soltanto “godimento di diritti” ma svolgimento di un ruolo di 

partecipazione. 

È stato osservato che “la cittadinanza democratica nella sua forma contemporanea non sembra 

incoraggiare alti livelli di coinvolgimento o di devozione”, con riferimento allo scarso numero di 

cittadini concretamente impegnati nelle organizzazioni politiche e che rivestono cariche 

politiche(59), ma parlare di cittadinanza attiva nella società contemporanea significa guardare oltre 

l’ambito limitato delle organizzazioni di partito, delle assemblee elettive e delle istituzioni 

decisionali. Guardare cioè alla “società civile” così come si è venuta definendo e configurando negli 

anni più recenti, in particolare attraverso forme associative di base. 

Nel dibattito sull’associazionismo si è posto in rilievo il nesso tra crisi della politica e aumento della 

partecipazione sociale, nella prospettiva di un’autonomizzazione della società civile e di una 

rivitalizzazione della “cittadinanza democratica”. Si è detto che l’associazionismo può “contribuire 

alla formazione di una sfera pubblica pre-istituzionale, svolgendovi anche delle funzioni politiche: 

riattivando i canali di comunicazione politica connessi all’opinione pubblica e ponendosi altresì 

come una delle premesse decisionali e delle istanze di controllo per l’operato delle autorità politico-

amministrative nei settori di attività in cui le associazioni hanno particolari interessi e 

competenze”(60). 

Non si è mancato di far notare che l’associazionismo, per la sua episodicità e frammentarietà, può 

essere letto come una “forma “anomica” della partecipazione, che perde il formato e i contenuti 

dell’azione collettiva”, e in positivo come “momento di un processo di modernizzazione politica 

che offre una moltiplicazione delle occasioni di partecipazione, rompendo con modi di militanza dai 

caratteri totalizzanti” e luogo che allarga “le potenzialità di formazione e selezione del personale 

politico, fornendo così un serbatoio anche per i processi di ricambio del ceto politico”(61). 

C’è una sostanziale ambivalenza in questi fenomeni: 

Pur esprimendo infatti domande ed esigenze nuove, nascondono in certi casi – proprio a partire 

dalla intrinseca fragilità e delicatezza di tali manifestazioni – dei potenziali vincoli di dipendenza 

dalle istituzioni pubbliche (ad esempio sotto forma di finanziamenti, di dotazioni infrastrutturali 

ecc.), che possono arrivare a compromettere la loro carica creativa e trasformarsi in rinnovati 

processi di colonizzazione da parte del sistema politico. Inoltre la forte adesione alle associazioni da 

parte dei ceti medio-superiori potrebbe avere come risultato quello di aumentare ulteriormente il 

dislivello di influenza già esercitato da questi settori sociali mediante le forme della partecipazione 

politica che, sul piano individuale, favoriscono i soggetti maggiormente dotati di risorse(62). 

Così da una parte abbiamo la crisi delle agenzie politiche tradizionali di massa e dall’altra forme di 

partecipazione che possono allargare, invece che restringere, la disuguaglianza sociale. 



La sociologia delle associazioni deve misurarsi, con un approccio “multidimensionale”, con la 

complessità di un fenomeno che troppo spesso viene studiato con prospettive disgiunte e 

considerato semplicisticamente sempre e comunque positivo. 

 

Il “familiare-cittadino” e il “familismo morale” 

Una delle peculiarità dell’associazionismo attuale è data dalla costituzione di associazioni di 

familiari di vittime di eventi tragici, come per esempio le stragi. Anche sul terreno della lotta 

antimafia si registra un ruolo significativo di familiari di vittime della mafia. Ci sono precedenti 

storici, a partire da Giovanna Cirillo Rampolla, vedova di un funzionario suicida per il fallimento 

della sua azione contro la mafia, e da Leopoldo Notarbartolo, figlio di Emanuele, il direttore del 

Banco di Sicilia assassinato nel 1893(63), ma solo recentemente si è sviluppato un associazionismo 

dei familiari. 

La riflessione ha sottolineato la novità del fenomeno, in mancanza di una tradizione associativa al di 

fuori delle organizzazioni politiche e di una cultura del self help. Il contesto è contraddittorio: da 

una parte ci sono la rottura del patto di fiducia tra rappresentanti e rappresentati nel sistema politico, 

la crisi dello Stato sociale e delle ideologie; dall’altro lo sviluppo delle “dotazioni” per l’azione 

sociale, l’allargamento delle cittadinanze e l’affermarsi di sistemi autocorrettivi della democrazia. 

Le associazioni dei “familiari-cittadini” hanno una doppia identità: quella dei gruppi primari e 

l’altra dei gruppi secondari; sono insieme gruppi che “riproducono la coesione affettiva, la 

solidarietà, i rapporti molto stretti fra i vari membri che li compongono” e si comportano come 

gruppi di pressione, di opinione, che vogliono interloquire con altri gruppi, le istituzioni e lo Stato o 

semplicemente manifestare pubblicamente la propria indignazione. Hanno perciò una doppia anima 

“fatta di affettività e di attivazione della propria cittadinanza”, e in ciò “sta la loro modernità e la 

loro novità nel panorama italiano”(64). 

Rispetto ai tradizionali gruppi primari e secondari le associazioni dei familiari non delegano niente 

a nessuno, si autorappresentano, trasformandosi da vittime in protagonisti. In tal modo il “familiare 

cittadino” è un soggetto complesso: insieme privato, pubblico e collettivo. Siamo in presenza di 

un'”identità mobile”, sospesa tra “neoindividualismo” e “neosolidarismo”, di un Io che non è teso 

solo alla propria sopravvivenza, “perché si sviluppa in un contesto di crescita della società civile, in 

un contesto di ridefinizione dei fondamenti del legame sociale e dei valori comuni e soprattutto in 

un contesto in cui si moltiplicano risorse disponibili all’azione non solo individuale e occasioni a 

motivazioni per mobilitazioni non solo a fini utilitaristici”(65). 

L’associazionismo dei familiari nasce come forma moderna di elaborazione del lutto (il familiare-

cittadino si sottrae al destino di vittima, le donne rifiutano il ruolo di mater dolorosa e moglie 

dolente(66)), trasforma l’emozione in risorsa ed è qui l’innovazione culturale: il mondo relazionale 

ed emozionale diventa fonte di elaborazione di comportamenti e valori validi per la collettività. 

Ribaltando la nota tesi di Banfield sul “familismo amorale” delle comunità meridionali(67), si può 

parlare di “familismo morale”, di una cittadinanza a tempo pieno che reclama il rispetto dei diritti 

ogni giorno(68). 

Trattandosi di esperienze ai primi passi, non mancano le contraddizioni e le ambiguità, soprattutto 

sul piano politico, con l’oscillazione continua tra difesa di interessi personali e richieste 

universalistiche, però il processo messo in moto decostruisce e ricostruisce identità e realtà e segna 

l’ingresso sulla scena sociale e politica di attori che rifiutando il ruolo di comparse “s’improvvisano 

protagonisti”(69). Con tutti i meriti e i rischi di tale improvvisazione. 

 

Le associazioni in Italia e il dualismo Nord-Sud 



Da ricerche sull’associazionismo in Italia risulta che rispetto a una media nazionale di 21 persone su 

cento, in età compresa tra i 18 e i 74 anni, membri di un’associazione, con una punta di 27 nel 

Nord-Est, nel Sud i membri di associazioni sarebbero solo 15 su cento(70). Un’altra ricerca 

riguardante le associazioni di volontariato registra i seguenti dati: il 51,7 per cento delle 

associazioni è al Nord, il 20,7 nel Centro e il 25,6 nel Sud(71). Però dal 1985 al 1991 nelle regioni 

meridionali si sarebbe avuto un incremento della quota di persone coinvolte in azioni di volontariato 

di 4 ogni cento, il doppio di quello medio registratosi in Italia(72). 

Ricerche più recenti sull’associazionismo culturale nel Mezzogiorno hanno registrato una situazione 

in piena evoluzione: nel corso di una ricerca dell’Imes sono state censite 6.000 associazioni, con 

700.000 soci e circa 3 milioni di utenti saltuari(73), mentre da una ricerca della Fivol risulta che tra 

le metropoli italiane Palermo ha la più alta concentrazione di associazioni di volontariato(74). 

Questi dati smentirebbero l’immagine di un’Italia meridionale statica e caratterizzata dall’incivisme, 

cioè dalla mancanza di strutture della società civile, riproposta da uno studio recente di Putnam, 

secondo cui nel Mezzogiorno d’Italia 

la comunità è meno civica, un fenomeno definito in modo pertinente dal termine francese incivisme. 

La vita pubblica è qui organizzata in modo gerarchico. Il concetto stesso di “cittadinanza” è 

storpiato. L’individuo pensa che l’amministrazione pubblica sia interesse di altri – i notabili, i 

“capi”, i “politici” – ma non suo. Sono pochissimi coloro che partecipano alle decisioni riguardanti 

il bene pubblico. L’interesse per la politica non è dettato dall’impegno civico ma scatta per 

obbedienza verso altri o per affarismo. Raro è il coinvolgimento in associazioni sociali e 

culturali(75). 

Come si vede, una rappresentazione in piena linea di continuità con il “familismo amorale” di 

Banfield(76). E, poiché la vivacità della vita associativa viene considerata un indicatore-chiave 

della “sociabilità” civica, il Mezzogiorno sarebbe inchiodato a una condizione di carenza di 

“capitale sociale”(77), e quindi di sociabilità, definibile come riproduzione allargata del capitale 

sociale. 

Le ricerche degli ultimi anni offrono un quadro diverso, travolgendo lo stereotipo dell’incivisme 

meridionale con una valanga di sigle e indirizzi di associazioni, ma bisognerà stare molto attenti a 

non contentarsi del dato quantitativo. Bisogna vedere cosa c’è di effettivo: parecchie associazioni 

sono solo sulla carta, o sono precarie, o sono travagliate da troppi problemi per poter svolgere 

adeguatamente la loro attività. 

Per ciò che riguarda specificamente le associazioni antimafia, da recenti rilevazioni risulta che esse 

sono diffuse in tutta Italia ma sono concentrate soprattutto nell’Italia meridionale(78). 

Anche in questo caso la prudenza è d’obbligo. Per esempio, associate a Libera, l’associazione di 

associazioni costituitasi nel 1995, sono 600 organizzazioni, ma molte associazioni, per esempio 

quasi tutte le sezioni locali di associazioni nazionali, si occupano di altro e la loro “antimafiosità” si 

risolve nella partecipazione a qualche manifestazione e, sporadicamente, alle riunioni di 

coordinamenti o cartelli. Altre sono precarie o esistono solo di nome. 

 

I movimenti come reti 

Recentemente è stata proposta una prospettiva di analisi dei movimenti come reti. I movimenti sono 

stati definiti “reti di interazioni informali tra una pluralità di individui, gruppi e/od organizzazioni, 

impegnati in conflitti di natura politica e/o culturale, sulla base di una specifica identità 

collettiva”(79). Tale percorso di ricerca è stato presentato come complementare e non alternativo ai 

filoni d’analisi consolidati. La network analysis studia soprattutto le reti di movimento come 

precondizione dell’azione e anche come prodotto di essa. 

I movimenti attuali differiscono da quelli preesistenti come il movimento operaio per la differente 



composizione sociale. Nei movimenti attuali operano soprattutto le “nuove classi medie”: “gruppi 

sociali giovani, ad alta scolarità, e con occupazione prevalente nel settore dei servizio – in generale 

nel terziario pubblico secondo alcuni […], in particolare nel settore educativo, secondo altri”. 

In ogni caso si tratta di “un ambiente sociale favorevole allo sviluppo di un ethos diverso sia da 

quello dei ceti industriali che da quello della piccola borghesia commerciale”. Tali gruppi appaiono 

come “i più ricettivi verso nuove visioni del mondo, e in particolare verso sistemi di valori 

“postmaterialisti””(80). 

Tale approccio può essere utile per l’attenzione rivolta alle modalità di formazione e di evoluzione 

dell’azione sociale e per la ricostruzione del quadro di relazioni che i movimenti intessono con il 

contesto; il rischio di tale impostazione è quello di un eccessivo formalismo, all’insegna di 

un’ennesima riproposizione della teoria dei giochi(81). 

Tirando le fila possiamo dire che nella letteratura più recente sui movimenti sociali abbiamo due 

posizioni: la prima considera tali movimenti come “una forma particolare di organizzazione 

politica, accanto ai partiti e ai gruppi di pressione”; la seconda ritiene che 

i movimenti non sono organizzazioni. Essi sono piuttosto reti di relazioni tra attori diversi, che 

possono includere o meno, a seconda delle condizioni, anche organizzazioni dotate di una struttura 

formale. Dal fatto che singole organizzazioni possano far parte di un movimento sociale non 

discende che esse possano essere assimilate a quest’ultimo; al contrario, il concetto di movimento 

sociale e quello di organizzazione riflettono due dinamiche sociali differenti(82). 

Spesso le due accezioni convivono o si intrecciano, adattandosi ai processi reali caratterizzati dal 

vario combinarsi di relazioni flessibili tra organizzazioni strutturate e stabili e raggruppamenti 

informali e precari. 

 

Che cos’è l’attuale movimento antimafia: dalla descrizione all’analisi 

Limitandoci a una definizione descrittiva, il movimento antimafia attuale si presenta come un 

insieme eterogeneo di gruppi di volontariato, di spezzoni di partiti e sindacati, di singoli cittadini, 

che organizzano iniziative di vario tipo, attivandosi soprattutto sull’onda di grandi spinte etico-

emotive. 

Esso presenta una grande varietà di forme associative: centri di studio e documentazione, 

associazioni culturali, organizzazioni di categorie, comitati informali, familiari di vittime e una 

notevole varietà di iniziative: manifestazioni (cortei, sit-in), dibattiti, seminari, raccolte di firme, 

digiuni ecc. ecc. 

L’azione del movimento è discontinua: essa procede per emergenze, come del resto l’attività 

repressiva statale. 

Dovendo pervenire a una definizione analitica bisognerà scandagliare i seguenti punti: 

– struttura e composizione sociale, 

– compiti e funzioni, 

– modalità d’azione, 

– autonomia o eterodirezione, 

– autopercezione e coscienza di sé. 

Il movimento antimafia attuale è in larga parte informale o strutturato in forme di tipo 

associazionistico ed è interclassista o aclassista, nel senso che aggrega cittadini provenienti da varie 

classi e non si pone il problema della loro collocazione nel contesto sociale, ma in realtà la 

componente maggiore è data dal ceto medio: studenti, professionisti, in particolare insegnanti, 

impiegati, commercianti. Quantitativamente, si tratta di una minoranza, se si tolgono alcune 



manifestazioni con una notevole partecipazione, immediatamente dopo eventi particolarmente 

mobilitanti, come le stragi e i delitti che colpiscono personaggi che già da vivi costituivano dei 

punti di riferimento e che la morte consacra come eroi dell’immaginario collettivo. 

Il coinvolgimento di strati popolari è molto esiguo, se non inesistente, e la ragione di ciò va 

ricercata a vari livelli. Sul piano economico, molte delle attività, più o meno legali, che 

costituiscono le loro fonti di reddito, sono collegabili con quelle svolte o sponsorizzate dai gruppi 

mafiosi; sul piano culturale tali strati si sentono lontani, se non avversi, a quei personaggi che 

invece per altri sono esempi di impegno e dedizione. Del resto, lo stesso discorso si può fare per 

gran parte della borghesia, non solo per quella classificabile come “borghesia mafiosa” ma anche 

per altri strati piccoli e medi sostanzialmente passivi. 

Non sono mancati i tentativi di coinvolgere gli strati popolari, soprattutto ad opera di centri sociali 

operanti in quartieri, dei centri storici o periferici, dove si concentrano le masse di svantaggiati ed 

emarginati, ma si tratta di iniziative sporadiche, che cercano di andare oltre l’atto di testimonianza e 

l’assistenzialismo proiettandosi verso l’impresa sociale, incontrando molti ostacoli sul loro 

cammino, o di manifestazioni di desiderio che non sempre riescono a concretarsi. Anche quando si 

utilizzano argomenti concreti, come l’uso sociale dei beni confiscati ai mafiosi, non si può dire che 

si sia riusciti a coinvolgere una parte consistente della popolazione più bisognosa. 

Mentre interessi e valori erano strettamente collegati all’interno del movimento contadino, oggi 

stentano a trovarsi assieme e si può dire che siano compresenti solo nel movimento antiracket. 

Le funzioni sono articolate: mobilitazione, educazione, analisi-ricerca, denuncia, progettazione, 

testimonianza. 

Le modalità d’azione sono le più varie, ma sempre segnate da una grande precarietà. Negli anni ’80 

e ’90 si è assistito alla riproduzione di un ciclo: 

– dopo i grandi delitti si hanno manifestazioni di massa con una partecipazione notevole; 

– segue l’attivismo delle élites, con qualche presenza in più rispetto a prima; 

– successivamente c’è un assottigliamento delle presenze e si ha la fine dell’esperienza 

collaborativa con l’eventuale costituzione di una nuova associazione formata dalle persone più 

attive nella fase di collaborazione che, provenendo da associazioni smantellate o in crisi o non 

avendo alle spalle precedenti esperienze associative, hanno maturato la decisione di dar vita a un 

nuovo soggetto associativo che continui le attività ritenute più significative della fase di lavoro 

comune. 

Possiamo dire che si tratta di un movimento in larga parte congiunturale, riflesso delle congiunture 

delittuose. La contrapposizione a una criminalità organizzata in forma permanente di una società 

civile anch’essa organizzata permanentemente, di cui spesso si parla, è solo uno slogan. In ogni 

caso, anche a livello di aspirazione, essa rivela una concezione di tipo meccanicistico, come se si 

trattasse del confronto tra due gruppi omologhi, mentre l’attività antimafia dovrebbe materializzare 

ed esaltare l’alternatività. 

Sul piano del linguaggio e dell’espressività, si intrecciano tradizioni diverse, ereditate dal 

movimento operaio o da movimenti più recenti, per esempio quello pacifista. Così troviamo 

manifestazioni lineari e circolari, catene umane, fiaccolate, sit-in ecc. Spesso un ruolo rilevante ha 

la partecipazione di ragazzi e bambini, con modalità diverse da quelle adottate dagli adulti. 

Il movimento si autodefinisce autonomo ma non sempre lo è: spesso opera in maniera più o meno 

palese l’eterodirezione, sotto forma di colonizzazione politica(83). Con la crisi della forma-partito, 

l’eterodirezione si è ridotta ma ciò non significa necessariamente conquista dell’autonomia. 

Permane la dipendenza dalle istituzioni o da un singolo leader più o meno carismatico. 

Opera una contraddizione di fondo: l’aspirazione a un profondo rinnovamento generalizzato deve 

fare i conti con forze inadeguate e la mancanza di un progetto. La consapevolezza che la mafia non 

è solo un fenomeno criminale, che essa è legata alle istituzioni e che quindi un’attività antimafia 

non può non implicare una critica dello Stato e delle istituzioni, convive con una concezione della 

legalità come difesa dello Stato e con la condivisione dello stereotipo della mafia come criminalità 

antistatuale. 



L’ambivalenza nei confronti dello Stato in alcune frange è vissuta come contraddizione da risolvere 

nella direzione di un profondo rinnovamento del quadro istituzionale; più spesso rimane coperta 

dall’aspirazione legalitaria. 

La coscienza di sé è pertanto variegata: alcune componenti si limitano all’attivismo e rigettano, 

consapevolmente o nei fatti, il problema dell’analisi, contentandosi di coltivare stereotipi come la 

visione della mafia e dell’illegalità come emergenza e l’aspirazione a una imprecisata, e 

imprecisabile, normalità(84). 

A generare tale atteggiamento contribuiscono una sorta di autocensura, dettata dalla paura dello 

scontro e delle divisioni, dal timore che emergano le differenze con esiti esiziali per la continuità 

del movimento, e una certa pigrizia mentale che, per quanto riguarda le idee di mafia, porta a non 

discostarsi dagli stereotipi in circolazione e dal “senso comune”(85) e ad accettare acriticamente gli 

slogans e le frasi ad effetto che abbondano in gran parte delle liturgie antimafia. Tutto ciò va 

inscritto nell’attuale crisi delle ideologie, ma ha il suo peso anche una buona dose di cautela, o di 

opportunismo, nella consapevolezza che se si cerca di andare più a fondo, si va non solo a divisioni 

interne ma anche a uno scontro con le istituzioni e alla demitizzazione di personaggi considerati 

come carismatici. 

Da questo quadro, sinteticamente abbozzato, emerge abbastanza chiaramente che non è possibile 

applicare meccanicamente al movimento antimafia le categorie elaborate per i movimenti sociali. 

Se per movimento sociale intendiamo quel che intende Melucci, il movimento antimafia non è 

propriamente un movimento sociale, in quanto, pur rappresentando l’opposizione tra due attori, non 

è volto a rompere i limiti di compatibilità del sistema. 

Esso è un movimento peculiare, al cui centro sono esclusivamente o prevalentemente dei valori e 

che nei confronti del sistema ha un atteggiamento ambivalente. Non è contestazione globale, 

antisistemica, ma mirata, volta ad espellere dal seno delle istituzioni i poteri criminali. 

Per un verso si vuole, in modi più o meno espliciti e consapevoli, una riforma del sistema; per un 

altro verso ci si richiama a principi (come giustizia, legalità, trasparenza ecc.) che sono, o almeno 

dovrebbero essere sulla carta, costitutivi del sistema. 

Forse esso è più assimilabile allo schema duale proposto da Touraine, in cui coesistono l’anima 

dell’integrazione e quella della conflittualità. Scrive Nando Dalla Chiesa, che del movimento nato 

dopo l’assassinio del padre è stato uno dei protagonisti e dei punti di riferimento: 

Ne consegue la natura peculiare del movimento antimafia. Il quale finisce per essere, al tempo 

stesso, pro-sistema e anti-sistema. Pro-sistema perché non si propone di ribaltare o di mutare 

sensibilmente i fondamenti costituzionali, i termini del contratto sociale, ma semplicemente di farne 

rispettare i contenuti essenziali. Anti-sistema perché contesta alla radice la qualità dell’ordine 

sociale che si è andato concretamente disegnando negli ultimi quattordici-quindici anni, ponendo di 

fatto quella che è la prima, vera “questione istituzionale”, ossia quella dell’espulsione del potere 

criminale dallo Stato(86). 

Quindi il movimento antimafia si inserisce in questo scontro tra “law” e “order”, che ha 

nell’interazione mafia-istituzioni una delle manifestazioni più eclatanti, e mira a ripristinare la 

legalità, interrompendo quell’interazione. 

La differenza tra il movimento antimafia attuale e il movimento contadino viene indicata in questi 

termini: 

…il rifiuto della convivenza con la mafia, che ha caratterizzato nel Sud tante manifestazioni, ha un 

significato diverso da quello che trovava nelle lotte contadine (radicali anch’esse). Lì il rifiuto 

nasceva da un rapporto di sfruttamento che coinvolgeva immediatamente il ruolo di produttore del 

contadino, estendendosi poi alle sue intere aspirazioni di vita. E non per nulla il conflitto assumeva 

le sembianze del tipico conflitto di classe. Oggi il rifiuto parte dalle nozioni di cittadino, di regole di 



convivenza, e non parte – sicuramente non parte nel senso tradizionale del termine – da una 

situazione di classe(87). 

A dire il vero, in una parte del movimento antimafia, quello antiracket e antiusura, i valori 

convivono con gli interessi di singole categorie (commercianti, piccoli imprenditori) o di aree più 

vaste (nel caso dell’usura) e il movimento si propone come sintesi di aspirazioni ideali, come 

l’affermazione della legalità, e di sollecitazioni d’ordine professionale-materiale, come il 

mantenimento e la riaffermazione del ruolo sociale e l’eliminazione degli esborsi monetari a 

estorsori e usurai. Da questo punto di vista, il movimento antiracket è ricollegabile al movimento 

contadino, anche se è ben lontano dall’avere le dimensioni di massa di quest’ultimo. 

 

Una specificità italiana 

Se storicamente il movimento è stato esclusivamente siciliano, negli ultimi decenni si è sviluppato 

un movimento contro fenomeni assimilabili alla mafia (la ‘ndrangheta calabrese, la camorra 

campana, i gruppi di criminali organizzati pugliesi) anche in altre regioni d’Italia e, sull’onda 

dell’emozione e della presa di coscienza originata dai grandi delitti (da Dalla Chiesa in poi), il 

movimento ha assunto dimensione nazionale. Ha certamente dimensione nazionale la campagna 

sull’educazione alla legalità nelle scuole. 

Nel panorama internazionale il movimento antimafia costituisce una specificità italiana. Qualcosa di 

simile lo ritroviamo in America Latina, per esempio i sindacati dei produttori di foglia di coca in 

Bolivia, che per molti versi ricordano il movimento contadino fino agli anni ’50; i giornalisti uccisi 

per il loro impegno di documentazione e denuncia in Colombia; le Ong (Organizzazioni non 

governative), i comitati e le associazioni che si occupano di droga, ecologia e altri problemi in vari 

Paesi (si ricordi l’uccisione di Chico Mendes in Amazzonia)(88). 

 

Il rapporto movimento-istituzioni 

Lo Stato e le istituzioni nel loro complesso (dal governo centrale agli enti locali, dalla magistratura 

e dalle forze dell’ordine alla burocrazia) hanno avuto un ruolo decisivo nella sconfitta e nella 

dissoluzione dei movimenti che hanno lottato contro la mafia e per un assetto socio-politico diverso 

da quello che ha prodotto la mafia e ne ha consentito lo sviluppo, e all’interno del quadro 

istituzionale si sono incrociate e rafforzate le ragioni per cui la mafia per un lungo periodo della sua 

storia si è dimostrata invincibile. 

Più che di un generico ruolo filomafioso delle forze dell’ordine e della magistratura e dei 

rappresentanti delle istituzioni, si può parlare di forme di complicità con i mafiosi, non 

generalizzate ma ampiamente diffuse, derivanti dall’appartenenza dei vari soggetti agli stessi strati 

sociali o dall’impegno comune in difesa degli stessi interessi, per mantenere inalterati i rapporti di 

dominio e subalternità. Opera cioè la “fraternizzazione” di cui parlava Sutherland(89). 

Dalla fine degli anni ’70 ci sono politici di governo, magistrati e pubblici funzionari impegnati 

contro la mafia, e ciò si spiega con lo straripare del fenomeno mafioso e con la rottura delle 

compatibiltà, che porta a una decisa presa di coscienza di singoli o di settori delle istituzioni. Il 

ruolo complessivo di queste rimane in gran parte quello di prima, ma ora al loro interno si 

producono e si sedimentano contraddizioni, tende ad allargarsi il numero dei pubblici funzionari 

impegnati, anche a rischio della vita, nell’attività di contrasto alla mafia. 

Però l’esito non positivo della mobilitazione antimafia non può essere accollato per intero alle 

responsabilità delle istituzioni. C’è pure una sostanziale debolezza interna che si manifesta con 

l’isolamento delle lotte, dai Fasci alle vicende più recenti del movimento contadino, e delle persone 

più esposte. Questo isolamento si riproduce anche all’interno delle istituzioni, quando si tratta di 



magistrati e rappresentanti delle forze dell’ordine che pongono un particolare impegno 

nell’assolvere ai loro compiti, distinguendosi dai loro colleghi e diventando bersagli facilmente 

individuabili. 

Il movimento degli ultimi anni si sviluppa sempre dopo la morte di qualcuno (Impastato, per le 

minoranze che si sono riconosciute nella sua esperienza; Dalla Chiesa, Falcone e Borsellino per 

settori più ampi, anche se precariamente) e sempre, o abbastanza spesso, ignorando quanto c’era 

prima e il lavoro di tutti gli altri (vedi il proliferare di fondazioni). In tal modo si è sempre all’anno 

uno. Una storia che si ripete. 

Siamo di fronte al riproporsi di un verghiano “ciclo dei vinti”? Non esattamente, nel senso che non 

c’è un destino predeterminato e ineluttabile, contro cui è vano lottare per impedire che si ripeta; le 

sconfitte non sono il prodotto di un fato insondabile, ma si spiegano all’interno del quadro globale 

dei rapporti di forza. 

Il fatto nuovo degli ultimi anni è dato dall’incontro tra movimento antimafia e settori istituzionali 

che si sono attivati contro l’aggravarsi dei fenomeni criminali assimilabili a quello mafioso 

siciliano, ma spesso tale rapporto rimane episodico e sporadico. 

Negli anni ’90 il contesto entro cui si svolge l’azione del movimento è dominato dalla crisi dei 

partiti e delle grandi prospettive di mutamento, per cui è comprensibile il rifugio in attività 

atomizzate e il rifiuto di andare oltre le pratiche quotidiane o episodiche. Il movimento antimafia 

non può non rimanere prigioniero dell’emotività e della precarietà se non riesce a inserirsi 

all’interno di una lotta complessiva per il rinnovamento, ma attualmente è impossibile definire i 

contorni di una prospettiva che aspiri a porsi come nuovo orizzonte programmatico. Oggi, e chissà 

per quanto tempo ancora, la precarietà e la parzialità sono limiti ineliminabili. 

Note 

(1) Cfr. U. Santino, Oltre la legalità. Appunti per un programma di lavoro in terra di mafie, Centro 

siciliano di documentazione “Giuseppe Impastato” (da ora in poi Centro Impastato), Palermo 1997, 

p. 46. 

(2) Cfr. U. Santino, Sicilia 102. Caduti nella lotta contro la mafia e per la democrazia dal 1893 al 

1994, Centro Impastato, Palermo 1995, p. 5. Si muovono nell’ottica della ricostruzione di un quadro 

storico, a cominciare dall’ultimo decennio del secolo XIX, il libro di D. Paternostro, L’antimafia 

sconosciuta. Corleone 1893-1993, La Zisa, Palermo 1994 e la tesi di laurea di G. Scolaro, Il 

movimento antimafia siciliano. Dai Fasci dei lavoratori all’omicidio di Carmelo Battaglia, 

Università di Messina, anno accademico 1995-1996. 

(3) Per una rassegna degli studi sulla mafia e un’esposizione sintetica della mia analisi cfr. U. 

Santino, La mafia interpretata. Dilemmi, stereotipi, paradigmi, Rubbettino, Soveria Mannelli 1995. 

(4) Rimando al mio La mafia interpretata, cit., pp. 133 sgg. Riporto l’ipotesi definitoria verificata 

attraverso le ricerche svolte in questi anni: “mafia è un insieme di organizzazioni criminali, di cui la 

più importante ma non l’unica è Cosa nostra, che agiscono all’interno di un vasto e ramificato 

contesto relazionale, configurando un sistema di violenza e di illegalità finalizzato 

all’accumulazione del capitale e all’acquisizione e gestione di posizioni di potere, che si avvale di 

un codice culturale e gode di un certo consenso sociale” (pp. 129 sg.). Da un punto di vista 

strutturale vanno distinti i gruppi criminali (attualmente con circa 6.000 affiliati), il blocco sociale 

interclassista, cioè i soggetti con cui essi interagiscono a vari livelli, i soggetti illegali-legali 

(capimafia, politici, amministratori, imprenditori, professionisti legati più o meno direttamente alle 

attività mafiose) che hanno un ruolo dominante, definibili come borghesia mafiosa. Per quanto 

riguarda l’evoluzione storica del fenomeno mafioso, essa è il risultato di un intreccio tra continuità e 

trasformazione. Nell’ultimo decennio dell’Ottocento e nella prima metà del Novecento, nel contesto 

della Sicilia occidentale, dominato da un’economia prevalentemente agricola, il blocco dominante 

era composto dai proprietari terrieri e dai gabelloti mafiosi che si opposero con tutte le loro forze, 

facendo uso della violenza, al movimento contadino impegnato nella lotta per la riforma agraria e 

per la conquista del potere nelle istituzioni locali. 



(5) Su Impastato cfr. F. Bartolotta Impastato, La mafia in casa mia, storia di vita raccolta da A. 

Puglisi e U. Santino, La Luna, Palermo 1986; S. Vitale, Nel cuore dei coralli. Peppino Impastato, 

una vita contro la mafia, Rubbettino, Soveria Mannelli 1995; U. Santino (a cura di), L’assassinio e 

il depistaggio. Atti relativi all’omicidio di Giuseppe Impastato, Centro Impastato, Palermo 1998. 

(6) Cfr. il numero 25 del gennaio 1996 della rivista “Meridiana” dedicato all’Antimafia. Cfr. anche: 

F. Renda, Resistenza alla mafia come movimento nazionale, Rubbettino, Soveria Mannelli 1993; 

Idem, Per una storia dell’antimafia, in G. Fiandaca – S. Costantino (a cura di), La mafia, le mafie. 

Tra vecchi e nuovi paradigmi, Laterza, Roma-Bari 1994, pp. 65-92; J. – P. Schneider, Mafia, 

antimafia e la questione della “cultura”, ivi, pp. 299-324; F. Ramella – C. Trigilia, 

Associazionismo e mobilitazione contro la criminalità organizzata nel Mezzogiorno, in L. Violante 

(a cura di), Mafia e società italiana. Rapporto ’97 , Laterza, Roma-Bari 1997, pp. 24-46. 

(7) N. Bobbio, Stato, governo, società, Einaudi, Torino 1985-1995, p. 39. 

(8) N. Bobbio, Società civile, in N. Bobbio – N. Matteucci (a cura di), Dizionario di Politica, Utet, 

Torino 1976, p. 954. 

(9) Ivi, p. 956. 

(10) N. Bobbio, Stato, governo, società, cit., p. 42. 

(11) D. Della Porta, Movimenti sociali, in “Rassegna Italiana di Sociologia”, n. 2, giugno 1996, p. 

328. 

(12) Le riflessioni di M. Weber sul potere carismatico in Economia e società, Comunità, Milano 

1980, I, pp. 238-251; IV, pp. 218-268. 

(13) D. Della Porta, op. cit., p. 315. 

(14) Ivi, p. 317. La citazione è tratta da R.E. Park ed E.W. Burgess, Introduction to the Science of 

Sociology, University of Chicago Press, Chicago 1924. 

(15) Ivi: citazione da J.R. Gusfield, The Study of Social Movements, in D.I. Sills (editor), 

International Encyclopaedia of Social Sciences, Collier McMillan, New York 1968, vol. 11, pp. 

445-450. 

(16) Ivi, p. 318. 

(17) Cfr. T. Parsons (editor), Essays in Sociological Theory, Free Press, Glencoe 1942, pp. 104-123. 

(18) Citazione in D. Della Porta, op. cit. , p. 319. 

(19) Ivi, p. 320. 

(20) N.J. Smelser, Manuale di sociologia, il Mulino, Bologna 19872, p. 490. 

(21) Cfr. D. Della Porta, op. cit. , p. 322. 

(22) M. Olson, La logica dell’azione collettiva. I beni pubblici e la teoria dei gruppi, Feltrinelli, 

Milano 1983 (ed. or. 1965). La tesi di Olson è che l’uso di concetti economici, come lo schema 

costi-ricavi, non basta a spiegare le dinamiche dei gruppi sociali. Per perseguire gli scopi comuni il 

comportamento razionale e utilitaristico deve accompagnarsi all’uso di sanzioni e incentivi, in 

modo da rendere compatibile il rapporto costi-benefici degli individui con quello del gruppo. 

(23) D. Della Porta – M. Diani, I movimenti sociali, La Nuova Italia Scientifica, Roma 1997, p. 24. 

(24) A. Touraine, Le voix e le regard, Editions du Seuil, Paris 1978, p. 47. 

(25) D. Della Porta, op. cit. , p. 325. 

(26) A. Touraine, op. cit. , p. 49. 

(27) D. Della Porta, op. cit. , p. 326. 

(28) Ivi. 

(29) A. Touraine, Analisi critica dei movimenti sociali, in G. Pasquino (a cura di), Le società 

complesse, il Mulino, Bologna 1983, p. 205. 

(30) Ivi, p. 207. 

(31) Ivi, p. 210. 

(32) Ivi, p. 226. 

(33) Ivi, p. 227. 

(34) Ivi, p. 233. 

(35) Ivi, p. 235. 



(36) Cfr. C. Offe, I nuovi movimenti sociali. Una sfida ai limiti della politica tradizionale, in 

“Problemi del Socialismo”, n. 12, 1987, pp. 157-200. 

(37) Cfr. C. Offe, Reflections on the Institutional Self-transformation of Movement Politics: A 

Tentative Stage Model, in R.J. Dalton – M. Kuechler (editors), Challenging the Political Order: 

New Social and Political Movements in Western Democracies, Polity Press, Cambridge 1990, pp. 

232-250. 

(38) A. Melucci, Sistema politico, partiti e movimenti sociali, Feltrinelli, Milano 19792, p. 96. 

(39) Ivi, pp. 96 sg. 

(40) Ivi, p. 97. 

(41) A. Melucci, L’invenzione del presente. Movimenti, identità, bisogni collettivi, il Mulino, 

Bologna 1982, pp. 7 sg. 

(42) Melucci fa riferimento alle ricerche di Olson, Obershall, Gamson, Tilly, Coleman, Pizzorno, 

Alberoni, Touraine: ivi, pp. 14 sg. 

(43) Ivi, p. 15. 

(44) Ivi, p. 25. 

(45) Ivi. 

(46) Ivi, p. 38. 

(47) Ivi, pp. 41 sg. 

(48) L. Manconi, Solidarietà, egoismo. Buone azioni, movimenti incerti, nuovi conflitti, il Mulino, 

Bologna 1990, pp. 38 sg. 

(49) Ivi, p. 9. 

(50) Ivi, pp. 10 sg. 

(51) Ivi, p. 39. Manconi richiama la classificazione di Tarrow, che distingue tra movimenti, 

organizzazioni di protesta ed eventi di protesta, e aggiunge le associazioni di autotutela, frutto delle 

varie attività di self-help (per esempio, i comitati di familiari) che si sono diffuse negli ultimi anni. 

Il testo a cui si fa riferimento è: S. Tarrow, Struggling to Reform: Social Movements and Policy 

Change during Cycles of Protest, in Western Society Papers, Cornell University, Ithaca (New 

York), 1983. 

(52) Ivi, p. 190. 

(53) D. Mezzana, I fenomeni della cittadinanza attiva, in “Animazione sociale”, n. 6, 1992, pp. 11 

sg. 

(54) Cfr. G. Quaranta, Sesto potere, Liguori, Napoli 1989. 

(55) D. Mezzana, op. cit. , p. 14. 

(56) Ivi, p. 13. Cfr. A. Ardigò, Crisi di governabilità e mondi vitali, Cappelli, Bologna 1980; J. 

Habermas, Teoria dell’agire comunicativo, il Mulino, Bologna 1986. 

(57) Cfr. V. Rinaldi (a cura di), Che cos’è l’economia sociale. Il caso italiano, Liocorno Editori, 

Roma 1995, con una bibliografia sul tema. 

(58) Si riporta il passo di Marshall in cui vengono individuati i tre elementi della cittadinanza nello 

Stato moderno: “Chiamerò queste tre parti o elementi il civile, il politico e il sociale. L’elemento 

civile è composto dei diritti necessari alla libertà individuale: libertà personale, di parola, di 

pensiero e di fede, il diritto di possedere cose in proprietà e di stipulare contratti validi, e il diritto di 

ottenere giustizia […]. Per elemento politico intendo il diritto a partecipare all’esercizio del potere 

politico. L’elemento sociale è la gamma che va da un minimo di benessere e sicurezza economici 

fino al diritto a partecipare pienamente al retaggio sociale e a vivere la vita di persona civile 

secondo i canoni vigenti nella società”: T.H. Marshall, Cittadinanza e classe sociale, Utet, Torino 

1976, p. 9. L’espansione dei diritti di cittadinanza viene vista come prodotto di una tendenza 

irreversibile allo sviluppo e tenderebbe a smussare le divisioni di classe. Per una critica alla visione 

di Marshall cfr. A. Giddens, La società europea negli anni Ottanta: divisioni di classe, conflitto di 

classe e diritti di cittadinanza, in G. Pasquino (a cura di), Le società complesse, cit., pp. 153-199. 

Ad avviso di Giddens, “il conflitto di classe è stato un mezzo per l’estensione dei diritti di 

cittadinanza”: ivi, p. 166 (corsivo nel testo). 



(59) M. Walzer, Citizenship, in “Democrazia e diritto”, n. 2-3, marzo-giugno 1988, p. 51. 

(60) F. Ramella, Gruppi sociali e cittadinanza democratica. L’associazionismo nella letteratura 

sociologica, in “Meridiana”, n. 20, maggio 1994, p. 122. Per un quadro delle problematiche 

sviluppatesi nel corso degli anni ’80 cfr. L. Balbo, Le politiche sociali, i diritti di cittadinanza: 

riflessioni su un percorso e una mappa, in “Democrazia e diritto”, n. 2-3, 1988, cit., pp. 141-153. 

Una raccolta degli studi più significativi in D. Zolo (a cura di), La cittadinanza. Appartenenza, 

identità, diritti, Laterza, Roma-Bari 1994. Per un approccio filosofico cfr. S. Veca, Cittadinanza. 

Riflessioni filosofiche sull’idea di emancipazione, Feltrinelli, Milano 1990. 

(61) F. Ramella, op. cit., pp. 122 sg. 

(62) Ivi, pp. 123 sg. 

(63) Cfr. G. Cirillo Rampolla, Suicidio per mafia, La Luna, Palermo 1986, prefazione di P. 

Marchese e introduzione di G. Fiume; L. Notarbartolo, Il caso Notarbartolo, Editrice Il Vespro, 

Palermo 1977; Idem, La città cannibale. Il memoriale Notarbartolo, Novecento, Palermo 1994 (ed. 

or. 1949). 

(64) G. Turnaturi, Associati per amore. L’etica degli affetti e delle relazioni quotidiane, Feltrinelli, 

Milano 1991, p. 86. 

(65) Ivi, p. 89. 

(66) Sul ruolo delle donne familiari di vittime di mafia cfr. F. Bartolotta Impastato, La mafia in 

casa mia, cit.; A. Puglisi, Sole contro la mafia, La Luna, Palermo 1990; R. Siebert, Le donne, la 

mafia, il Saggiatore, Milano 1990; Idem, La mafia, la morte, il ricordo, Rubbettino, Soveria 

Mannelli 1995; Id., Mafia e quotidianità, il Saggiatore – Flammarion, Milano 1996. 

(67) Cfr. E.C. Banfield, The Moral Basis of a Backward Society, The Free Press, Glencoe, Ill., 

1958; trad. italiana: Una comunità del Mezzogiorno, il Mulino, Bologna 1961; nuova edizione con 

il titolo Le basi morali di una società arretrata, a cura di D. De Masi, il Mulino, Bologna 1976, con 

interventi di vari studiosi. Sul familismo cfr.: G. Gribaudi, Familismo e famiglia a Napoli e nel 

Mezzogiorno, in “Meridiana”, n. 17, maggio 1993, pp. 13-42; Idem, Il paradigma del “familismo 

amorale”, in P. Macry – A. Massafra (a cura di), Fra storia e storiografia. Scritti in onore di 

Pasquale Villani, il Mulino, Bologna 1995, pp. 337-354; P. Ginzborg, Famiglia, società civile e 

Stato nella società contemporanea: alcune considerazioni metodologiche, in “Meridiana”, n. 17, 

cit., pp. 179-208, e Familismo, in Idem (a cura di), Stato dell’Italia, il Saggiatore, Milano 1994, pp. 

78-82. Ginzborg è tornato sull’argomento in L’Italia del tempo presente. Famiglia, società civile, 

Stato. 1980-1996, Einaudi, Torino 1998, pp. 185 sgg. Gribaudi propone di abbandonare il termine 

“familismo”, perché troppo vago e onnicomprensivo; Ginzborg ritiene che possa essere utilizzato 

come “concetto esplicativo”, a patto che venga precisato e contestualizzato storicamente. 

(68) Cfr. G. Turnaturi – C. Donolo, Familismi morali, in C. Donolo – F. Fichera, Le vie 

dell’innovazione. Forme e limiti della razionalità politica, Feltrinelli, Milano 1988, pp. 164-185. 

(69) G. Turnaturi, op. cit. , p. 101. 

(70) Cfr. Iref, Rapporto sull’associazionismo sociale, Cens, Cernusco sul Naviglio (Milano) 1993. 

(71) Cfr. Fondazione italiana per il volontariato, Annuario del volontariato sociale italiano, Roma 

1994, p. XXI. 

(72) Cfr. Iref, op. cit. 

(73) La ricerca condotta dall’Imes è stata pubblicata nel volume a cura di C. Trigilia, Cultura e 

sviluppo. L’associazionismo nel Mezzogiorno, Meridiana libri, Donzelli, Roma 1995. 

(74) A. D’Ari – C. Graziani – S. Menna, Il volontariato metropolitano in Italia, Federazione 

italiana per il volontariato, “Quaderni di volontariato”, n. 10, Roma 1996. 

(75) R.D. Putnam, La tradizione civica nelle regioni italiane, Mondadori, Milano 1993, p. 135. Sul 

libro di Putnam si vedano le osservazioni critiche di S. Lupo, Usi e abusi del passato. Le radici 

dell’Italia di Putnam, in “Meridiana”, n. 18, settembre 1993, pp. 151-168. 

(76) Anche altri studiosi americani sottolineano la scarsa presenza di atteggiamenti di tipo 

partecipativo nella società italiana degli anni ’50 e ’60: cfr. G. Almond – S. Verba, The Civic 

Culture: Political Attitudes and Democracy in five Nations, Princeton University Press, Princeton 



1963; J. La Palombara, Italy: Fragmentation, Isolation, Alienation, in L.W. Pie – S. Verba (editors), 

Political Culture and Political Development, Princeton University Press, Princeton 1965. 

(77) F. Ramella, Mobilitazione pubblica e società civile, in “Meridiana” n. 22-23, gennaio-maggio 

1995, p. 123. 

(78) Cfr. F. Ramella – C. Trigilia, Associazionismo e mobilitazione contro la criminalità 

organizzata nel Mezzogiorno, in L. Violante (a cura di), Mafia e società italiana. Rapporto ’97 , cit., 

pp. 24-46. 

(79) M. Diani, Le reti di movimento: una prospettiva di analisi, in “Rassegna Italiana di 

Sociologia”, n. 3, settembre 1995, p. 343. 

(80) Ivi, p. 352. 

(81) Ivi, pp. 359 sgg. 

(82) D. Della Porta – M. Diani, I movimenti sociali, cit., p. 31. 

(83) Cfr. C. Trigilia (a cura di), Cultura e sviluppo, cit., pp. 195 sgg.; F. Ramella, Gruppi sociali e 

cittadinanza democratica. L’associazionismo nella letteratura sociologica, cit., p. 123. 

(84) Rimando al mio Oltre la legalità. Appunti per un programma di lavoro in terra di mafie, cit. 

Sul tema cfr. G.C. Caselli, La normalità come progetto, in “Micromega”, n. 1, febbraio-marzo 

1996, pp. 13-18. 

(85) Sugli stereotipi sulla mafia rimando ai miei La mafia interpretata, cit.; La borghesia mafiosa. 

Materiali di un percorso d’analisi, Centro Impastato, Palermo 1994, pp. 320-337. Sul senso comune 

cfr. P. Jedlowski, “Quello che tutti sanno”. Per una discussione sul concetto di senso comune, in 

“Rassegna Italiana di Sociologia, n. 1, gennaio-marzo 1994, pp. 49-77. 

(86) N. Dalla Chiesa, Gli studenti contro la mafia. Note (di merito) per un movimento, in “Quaderni 

piacentini”, nuova serie, n. 11, dicembre 1983, p. 58. 

(87) N. Dalla Chiesa, Il movimento degli studenti, rielaborazione dell’articolo già citato, pubblicato 

come capitolo del volume P. Arlacchi – N. Dalla Chiesa, La palude e la città. Si può sconfiggere la 

mafia, Mondadori, Milano 1987, pp. 117 sg. 

(88) Sul movimento dei produttori di foglia di coca boliviani e sul ruolo delle Ong in America 

Latina cfr. U. Santino – G. La Fiura, Dietro la droga. Economie di sopravvivenza, imprese 

criminali, azioni di guerra, progetti di sviluppo, Edizioni Gruppo Abele, Torino 1993, pp. 269 sgg. 

In Colombia negli ultimi 20 anni sono stati uccisi più di 100 giornalisti: cfr. i rapporti annuali di 

Reporters sans frontières, l’organizzazione internazionale che si batte per la libertà di stampa. Su 

Chico Mendes cfr. V. Bonanni, Chico Mendes e la lotta dei seringueiros dell’Amazzonia, 

Datanews, Roma 1991. 

(89) E.H. Sutherland, White Collar Crime, Yale University Press, New Haven – London 1983; trad. 

italiana: Il crimine dei colletti bianchi, Giuffrè, Milano 1987, p. 324. Sull’argomento rimando a U. 

Santino – G. La Fiura, L’impresa mafiosa. Dall’Italia agli Stati Uniti, F. Angeli, Milano 1990, pp. 

71 sgg. 

 


