
COMUNICAZIONE DI MASSA E TELEVISIONE.
UN APPROCCIO  ETICO.

di Rocco Pititto

La grande diffusione  dei  mass media  nella società  contemporanea 
segna l’inizio di una nuova era della civiltà umana. Può rappresentare una 
occasione  di  crescita  reale  per  l’uomo,  come  può  costituire  una  forma 
maggiore di asservimento e di controllo sociale. La libertà dell’uomo potrà 
realizzarsi pienamente, come potrà uscire irrimediabilmente sconfitta. Non 
mancano  le  consapevolezze  e  le  prese  di  posizione  in  merito.  Saranno 
decisive,  in  un  senso  o  nell’altro,  le  scelte  pratiche  di  ciascuno,  gli 
orientamenti delle famiglie , delle agenzie educative  e delle Chiese, come, 
pure, la volontà politica di quanti operano nel settore della comunicazione. 
L’obiettivo  comune  dovrà  essere  quello  di  operare  perché  si  possano 
raggiungere quelle finalità di maggiore umanità, che consentano all’uomo 
di poter esprimere e realizzare il suo destino di ‘essere di più’.  

Le  grandi trasformazioni intervenute nella società contemporanea in 
seguito alla  diffusione dei mezzi di comunicazione sono tanto  numerose e 
tanto profonde e così rapide da destare reazioni assai contrastanti. In breve 
tempo l’orizzonte  umano  si  è  come allargato  a  dismisura  e  trasformato 
radicalmente: sono cambiati gli stili di vita e i valori di riferimento, sono 
cambiati il sensorio e la percezione in generale dell’uomo, sono cambiati i 
tempi  e  le  caratteristiche  del  divertimento  e  del  tempo  libero,  sono 
cambiate, perfino, le modalità di lettura e di scrittura degli individui.  Di 
tutto  questo  risentono  anche  i  processi  e  i  ritmi  di  apprendimento,  che 
appaiono  assai  modificati  rispetto  al  passato1,  con  nuovi  maestri  più 
impersonali rispetto a quelli tradizionali 2, mentre prende corpo una nuova 
immagine dell’uomo, ancora indefinita. Un passaggio decisivo, soprattutto, 
caratterizza  l’uomo  di  questo  fine  millennio,  in  relazione  a  queste 
trasformazioni.

Dal mondo della parola, che da sempre ha caratterizzato il mondo 
dell’uomo,  si  è  passati  al  mondo dell’immagine,  caratteristica  di  questo 
tempo  ultimo.  Ma  mentre  il  mondo  della  parola  “punta  sulla  logica,  i 
rapporti di successione, la storia, l’esposizione, l’obiettività, il distacco e la 
disciplina”,  il  mondo  dell’immagine,  della  televisione  in  particolare,  è 
“imperniato sulla fantasia, il racconto, la contemporaneità, la simultaneità, 

1 Cfr.  M.  BALDINI,  Storia  della  comunicazione,  Newton  Compton,  Roma  1995,  p.  77.  Cfr.  P. 
GREENFIELD,Mente e media,  Armando,  Roma 1985;  B.  LUSSATO,  I bambini  e il  video,  Vallardi, 
Milano 1991.  
2

2

 Cfr. N. POSTMAN,Ecologia dei media. L’insegnamento come attività conservatrice, Armando, Roma 
1995, pp.85-7. 

1



l’intimità,  la  gratifica  immediata  e  la  rapida  risposta  emotiva”3.  Alla 
mediazione dei tempi più lunghi della parola si sostituisce l’immediatezza 
dell’immagine. Il cambiamento non poteva essere più radicale. Ad un tipo 
di uomo ne succede un altro: è questo il risultato ultimo del passaggio che 
è avvenuto nella cultura.

Di fronte a questi cambiamenti, si impone, comunque, una pausa di 
riflessione sul mondo della comunicazione di massa e sui problemi da essa 
posti,  come  condizione  di  consapevolezza  critica  dei  mezzi  di 
comunicazione e per l’indicazione di strategie adatte contro un loro uso 
distorto,  che  si  ritorce  alla  fine  contro  l’uomo.  Da  qui  sarà  possibile 
individuare e far emergere una serie di proposte alternative, in grado di 
finalizzare l’uso dei mezzi, della televisione soprattutto, alla costruzione di 
un progetto che rimetta l’uomo al centro della cultura che sta nascendo, 
dopo che, assai spesso, nei processi di trasformazione da fine è diventato 
mezzo.

1. Una rivoluzione nella  comunicazione

 
Tra gli  strumenti  del comunicare la televisione occupa oggi senza 

dubbio   un  posto  a  se  stante  di  particolare  rilevanza  etica,  oltre  che 
massmediale,  nella  vita  degli  individui  e  della  società,  come pure  nella 
considerazione e nella valutazione di quanti  si occupano degli strumenti 
della  comunicazione  di  massa  e   dei  conseguenti  problemi   che  ne 
derivano4.  Sulla  sua  valenza  negativa  nel  contesto  della  società 
contemporanea assai drastica è l’affermazione, al riguardo, di Chomsky: “ 
I   media americani  [ ma non solo essi] sono strutturati  in modo tale da 
eliminare  ogni  possibilità  di  discussione  critica”5.  Non  meno  drastica  è 
l’affermazione di Gadamer, secondo cui l’avvento della televisione segna 
“la  fine  dell’esperienza  del  dialogo”6e,  forse,  la  fine  della  scuola  come 
confronto delle generazioni. 

Il discorso, a questo punto, sembrerebbe già chiuso sul piano di una 
valutazione etica, dati questi presupposti così negativi, che non sono fatti 

3

3

  N. POSTMAN, Technopoly. La resa della cultura alla tecnologia, Bollati Boringhieri, Torino 1992, p. 22.
4

4

 Cfr. “Famiglia oggi”, 19 ( 1996), 10. Il fascicolo, con interventi di D. Antiseri, G.Gamaleri, C.Marazzini. 
A. Oliverio Ferraris, A.M. Valli e G. Bettetini, è dedicato a questi problemi ed ha come titolo: Il futuro 
della televisione. Tecnologia e innovazioni al servizio della famiglia. 
5

5

 N. CHOMSKY, Manifacturing Consent: Noan Chomsky and the Media, intervista-documentario a cura 
di P.   Wintonick - M. Achbar, 1993. 
6

6

 Negli ultimi anni, più volte, Hans-Georg Gadamer  è ritornato sui pericoli che l’uso della televisione 
rappresenta per l’uomo e la societa.    In una intervista al settimanale tedesco Die Woche ( 10 febbraio 
1995) ha affermato che “forse si dovrebbe [...] parlare di fine della cultura, della fine dell’apprezzamento 
del passato”.

2



isolati o limitati a pochi intellettuali, ma che si ritrovano presenti un po’ 
dappertutto  tra  gli  studiosi  di  televisione,  con  maggiori  o  minori 
preoccupazioni  e  accentuazioni.  La diversa  accentuazione  degli  studiosi 
non può portare a sottovalutare il grave giudizio etico sottostante ad ogni 
valutazione.

La televisione,  una ‘scatola luminosa’,  a disposizione di  tutti,  che 
produce una serie di immagini e di suoni, ha finito per creare un ambiente 
nuovo,  mai  esistito  prima del  1950,  nell’esperienza  dell’uomo.  La base 
stessa delle attività umane è cambiata e con esse la nostra sensibilità e ogni 
attitudine critica razionale7. Il mondo è diventato realmente più piccolo e 
alla  portata  di  tutti,  racchiuso  com’è  dentro  un  piccolo  schermo.  Una 
finestra si è aperta sul mondo: nonostante i grandi spazi che separano gli 
avvenimenti  del  mondo  tra  loro,  tutto  accade  in  simultanea.  Attraverso 
questo  strumento  le  capacità  sensoriali  del  vedere  e  del  sentire  degli 
individui  hanno  conosciuto  una  amplificazione  e  una  estensione 
inimmaginabile.  “Dal  punto  di  vista  psicologico,  la  ‘scatola  magica’ 
occupa uno spazio simile, quando non maggiore, a quello occupato da un 
componente della famiglia: in alcune case è la fonte principale di  imput 
verbali  e  di  stimolazioni  visive  per  il  bambino,  e  il  suo  impatto  è 
certamente notevole anche se difficilmente quantificabile”8. 

Ma certamente  come fonte  di  informazioni  e come incidenza sul 
comportamento  dei  singoli,  la  televisione  è  molto  di  più  rispetto  a 
qualunque  altro  componente  della  famiglia.  Essa  ha  finito  per  rilevare, 
potenziandole al massimo, la funzione narrante degli adulti e i modelli di 
vita proposti  dalle generazioni precedenti. Lo stesso gioco all’aperto e il 
sistema d’interazione sociale, che caratterizzavano il mondo del bambino, 
prima  dell’avvento  della  televisione,  devono  competere  ora,  uscendo 
sconfitti,  con  la  televisione  9.  Per  di  più,  il  primo  apprendistato  degli 
individui, che avveniva un tempo, generalmente, in famiglia, diventa con 
l’avvento  della  televisione  riserva  quasi  esclusiva  del  mezzo  televisivo, 
dopo  essere  stato  sottratto  ai  genitori,  titolari  naturali   del  compito 
educativo  nei  riguardi  dei  loro  figli.  Ma  le  modalità  di  questo  nuovo 
apprendistato,  a  cui  sono  sottoposte  le  nuove  generazioni,  sono  assai 
diverse  e  realizzano,  come  afferma  Gadamer,  “una  delle  forme  della 
burocratizzazione della società prevista da Max Weber”10.

7

7

 D. De KERCKHOVE, La civilizzazione video-cristiana, Feltrinelli, Milano 1995, p. 132. 
8

8

 A. OLIVERIO FERRARIS, TV per un figlio, Laterza, Bari 1995, p. 55. Cfr. anche F. CASETTI ( a cura 
di ),L’ospite fisso .Televisione  e mass media nelle famiglie italiane, S. Paolo, Cinesello 1996. 
9

9

 Da una indagine condotta a Roma ( dicembre 1994-gennaio 1995) su 300 bambini, tra i 7 e gli 11 anni, è 
emerso che il 53% di quei bambini non giocava più all’aperto dal settembre precedente, anche se solo il 
12.8%  dei  bambini  sosteneva  di  preferire  la  televisione  ai  giochi  all’aperto.  Cfr.  A.  OLIVERIO 
FERRARIS,Per  ore  davanti  alla  scatola  luminosa,  in  “Famiglia  oggi”,  cit.,  p.31.  Cfr.  R. 
PORRO,Infanzia e mass-media,F. Angeli, Milano 1986.
10

1

 Cfr. il colloquio di Gadamer con Giancarlo Rosetti, apparso su l’Unità di domenica 31 marzo 1996. 

3



L’era dell’immagine,  nella  quale  con prepotenza  la  televisione  ha 
gettato  il  mondo  e  gli  uomini  di  questo  fine  millennio  e  nella  quale 
viviamo come protagonisti e, assai spesso, come vittime, è il risultato di un 
lungo  processo  storico  che  ha  visto  l’uomo  inventare,  a  distanza  di 
millenni,  la  scrittura  e,  poi,  la  stampa.  L’avvento  della  televisione  ha 
segnato  una  altra  tappa  significativa  di  questo  lungo  processo,  che   ha 
comportato progressivamente il primato dell’immagine sulla parola scritta 
e,  successivamente,  il  trionfo  dell’audiovisivo  come  mezzo  di 
comunicazione tra gli individui. 

Questo passaggio non è senza significato. Le conseguenze non sono 
poche.  Tra l’altro,  appare evidente  come, per  questo motivo,   la  cultura 
alfabetica  dell’era  Gutenberg  sia  destinata  ormai  a  scomparire  o  a 
trasformarsi  radicalmente.  Il  ritorno  ad  una  esperienza  prevalentemente 
uditiva, e non più visiva, che caratterizzerebbe la cultura contemporanea, 
porta McLuhan a vedere all’orizzonte i tratti  di  una nuova oralità,  assai 
diversa rispetto a quella del passato. Il primato dell’immagine e il trionfo 
dell’audiovisivo sono all’origine di questa ‘seconda oralità’, che porterà ad 
una ristrutturazione del nostro modo di  vedere e di sentire, di pensare e di 
parlare11.

Preoccupazione, sgomento e paura  sono le reazioni  più comuni e 
più diffuse di fronte alla avanzata di questa prima e vera rivoluzione di 
massa.  Il  diffondersi  del  mezzo  televisivo  e  la  sua  incidenza  nella  vita 
degli  individui,  giovani  e  meno  giovani,  e  delle  famiglie,  sono  fatti 
incontrovertibili, che non possono essere semplicemente negati o ignorati. 
Facendosi interprete di queste preoccupazioni  generali un pensatore come 
Gadamer ha affermato che la televisione è “la catena a cui l’uomo moderno 
è legato dalla testa ai piedi. E chi ha le chiavi di questa catena è la moderna 
élite  delle  informazioni.  Una  élite  che  esiste  solo  per  schiavizzare 
l’umanità con le immagini”12.

Proprio  riferendosi  alla  televisione  un  esperto  come Condry  l’ha 
caratterizzata come ‘ladra di tempo’ e come ‘serva infedele’, sottolineando 
con  cifre  inquietanti  l’eccessiva  durata  di  tempo  che  gli  individui 
trascorrono davanti ad essa e i valori negativi da essa veicolati, soprattutto 
la violenza, senza che gli individui possano difendersi adeguatamente13. Le 
stesse  relazioni  umane,  che  richiederebbero  più  tempo  e  altri  spazi  per 

11

1

 Cfr. W.J. ONG, Oralità e scrittura. La tecnologia della parola, il Mulino, Bologna 1986. Cfr. anche il 
mio  Dalla lingua alla parola.  Modelli  linguistici  e ricerca educativa,  Edizioni  Athena, Napoli  1993, 
pp.145-9. 
12

1

 Cfr. l’intervista di S. Vastano a H.-G. Gadamer apparsa su l’Espresso del  23 settembre 1994, n.38, p. 101. 
13

1

 J. CONDRY, Ladra  di  tempo,  serva  infedele,  in  K.  R. POPPER - K.  CONDRY, Cattiva maestra 
televisione, Reset, Milano  1996,  p. 57  e  sgg.  Di  notevole  importanza  sono  le ricerche di Condry nel 
campo dello studio degli effetti della televisione. Psicologo, scienziato della comunicazione e condirettore 
del “Centro  per  le  ricerche  sugli  effetti  della  televisione”, Condry  è autore di un notevole lavoro:The 
psychology of television ( Hillsdale, New York 1989) e le sue ricerche sulla televisione hanno influenzato 
le riflessioni  di Popper. Il  saggio  citato  è  stato  scritto da Condry poco tempo prima di morire ( giugno 
1993).

4



essere coltivate, sono depauperate, private come sono di ogni opportunità 
di crescita.  Per esse mancano proprio tempi e spazi.

Le capacità critiche degli individui sono scoraggiate e si rafforza in 
loro il potere della suggestione, della propaganda e dell’indottrinamento14. 
Il vero controllo da parte delle forze al potere passa attraverso il possesso 
del mezzo televisivo, usato secondo quelle finalità ritenute più funzionali 
agli obiettivi che si intendono raggiungere. Si comprende da qui come  la 
qualità  della  vita,  se  non la  stessa  democrazia,  sarebbe,  secondo  alcuni 
critici,  a  rischio,  soprattutto  in  presenza  della  creazione  di  grosse 
concentrazioni televisive in mano a pochi operatori. Un rischio possibile in 
Europa e negli USA, come in altri paesi, per un processo di concentrazione 
già in atto e oggi assai avanzato, destinato, comunque, a subire una  più 
rapida accelerazione nei prossimi anni.

Come  fatto  di  costume  del  mondo  contemporaneo  di  una  certa 
incidenza  sulla  vita  degli  uomini,  la  televisione  ha   sempre  attirato 
l’attenzione e la curiosità degli operatori culturali fin dagli inizi della sua 
comparsa. Se, precedentemente, l’attenzione degli studiosi del costume era 
occasionale e assai limitata, oggi, al contrario, è diventata più costante e 
più  ampia  e  assai  più  preoccupata.  Su  un  piano  valutativo  la 
caratterizzazione  dell’attenzione  è  generalmente  critica  e  problematica, 
quando  non  è  del  tutto  negativa  .  I  critici  del  sistema  televisivo  sono, 
comunque,  assai  più  numerosi  rispetto  ai  suoi  estimatori.  Le  ragioni  a 
sostegno delle critiche non sono da sottovalutare. 

Le  motivazioni  di  questo  atteggiamento  negativo  nei  riguardi  del 
mezzo televisivo  sono diverse. Molti, pur riconoscendone l’importanza e 
l’utilità, vedono e sottolineano la pericolosità di uno strumento messo in 
mano  a  individui  sempre  più  teledipendenti,  incapaci  di  decodificare  il 
messaggio  e di  prendere da esso  la necessaria  distanza,  senza subirne i 
gravi  condizionamenti  sul  piano  del  comportamento  mentale  e  verbale. 
Viene a mancare il  controllo sistematico della leggibilità  o dell’udibilità 
del messaggio ricevuto, come capacità di feedback da parte dell’individuo. 
Di più, la televisione, divenuta fattore di livellamento degli individui e di 
raccolta del consenso,  favorirebbe l’avvento di una società totalitaria,  o, 
comunque, plebiscitaria. 

Derrick Kerckhove, uno dei maggiori teorici del mezzo televisivo, 
afferma  che  la  televisione  ”  parla  in  primo  luogo  al  corpo  e  non  alla 
mente”.   Sulla  base  di  studi  e  ricerche,  condotti  un  po’  dovunque  nel 
mondo,  egli  sostiene  che  lo  schermo  video  ha  un  impatto  diretto  sul 
sistema nervoso e sulle emozioni, mentre ha  un effetto molto ridotto sulla 
mente  .  Ne  deriva,  di  conseguenza,  che  “  la  maggior  parte 
dell’elaborazione  di  informazione  è  in  effetti  opera   dello  schermo”, 
mancando  all’utente  il  tempo  necessario  e  la  capacità  di  integrare  le 
informazioni  ricevute  su  base  pienamente  cosciente15.  Rimanendo  su 

14

1

 Cfr. N. CHOMSKY, Manifacturing Consent: Noan Chomsky and the Media, cit. 
15

5



questo piano, incapace di governare la situazione emotiva che si viene a 
determinare,  l’individuo   sarebbe  facile  preda  della  fabbrica  delle 
emozioni, di cui è portatore il mezzo televisivo. Egli potrebbe rischiare alla 
lunga di  rimanere espropriato delle sue prerogative mentali  o operative, 
delegando ad altri la capacità di pensare e di scegliere. Il pericolo futuro è 
proprio questo.

La recente presa di posizione di Karl Popper16, a tratti così perentoria 
e apocalittica,  esprime il  disagio di  tanti  intellettuali,  che, dopo tutto, si 
sentono traditi per le conseguenze apportate sugli individui e sulla società 
da  un  uso  spregiudicato  del  mezzo  televisivo.  Una  scoperta  dell’uomo, 
come tante  altre  ,  rischia  di  essere utilizzata contro l’uomo stesso.  Non 
meno netta è la presa di posizione di Carlo Maria Martini17, che, rispetto ad 
altre, ha il grande merito di aver inquadrato tutta la problematica in una 
cornice più ampia, dove accanto ai pericoli e alle ombre sono evidenziate 
le  possibilità  positive  del  mezzo  televisivo,  solo  che  se  ne  venga  a 
conoscenza e si  sappia e si  voglia utilizzarle secondo quelle finalità  più 
consone a esprimere un’ idea più alta dell’uomo.  

Particolare importanza assumono, poi, in questo contesto, i numerosi 
interventi  e  appelli  di  Giovanni  Paolo  II,  anche  egli  preoccupato  degli 
effetti negativi sugli individui e sulle famiglie di uno strumento che di per 
sé   sarebbe  o potrebbe  essere  il  ‘moderno areopago’,  “dove si  forgiano 
comportamenti e dove di fatto va delineandosi una nuova cultura”. Perché, 
dopo tutto, la televisione è  “ fonte primaria di notizie, di informazioni e di 
svago per innumerevoli famiglie fino a modellare i loro atteggiamenti e le 
loro opinioni, i loro prototipi di comportamento” 18. Giovanni Paolo II non 
può accettare, però, che il mezzo televisivo venga ad assumere le funzioni 
educative  dei  genitori,  rischio  sempre  incombente  quando  questi  sono 
costretti a ‘parcheggiare’ per molte ore i propri figli davanti allo schermo 
televisivo.

Recenti interventi sull’uso della televisione pongono in primo piano 
la  necessità  della  costruzione  di  un  fronte  comune  di  difesa,  che, 
riconoscendo le possibilità positive del mezzo televisivo, ne consenta un 
uso più appropriato per il conseguimento di finalità di maggiore libertà per 
gli  individui  e  di  maggiore  apertura  ai  problemi  della  società.  Una 
resistenza critica s’impone, comunque, perché, dopo tutto, “l’attuale fase 
dell’avventura  tecnologica  [  della  civiltà  dell’immagine]  potrebbe  anche 
rivelarsi  come il  punto d’appoggio di una transizione che apra gli  spazi 

 

 D. DE  KERCKHOVE,Brainframes. Mente,tecnologia, mercato ,  Baskerville, Bologna 1993, p. 53.
16

1

 Della televisione Popper aveva iniziato a interessarsi già negli anni ’80, quando in una conferenza alla 
Camera dei Lords aveva sostenuto che la televisione era una “cattiva maestra”. Cfr. K. R. POPPER, La 
lezione di questo secolo, intervista di G. Bosetti, Marsilio, Venezia 1992. Sull’argomento è ritornato più 
tardi. Cfr. ID., Una patente per fare Tv, in K. R. POPPER e J. C. CONDRY, Cattiva maestra televisione, 
Reset, Milano 1996. 
17

1

 Cfr. C. M. MARTINI, Il lembo del mantello, Centro Ambrosiano, Milano 1991. 
18

1

 K. WOJTYLA, La potenza dei media, in K. R. POPPER e J. CONDRY, Cattiva maestra televisione, cit., 
p.47. 49 passim. 

6



della storia alle possibilità  umane ancora inespresse o emarginate”19. Un 
uso diverso del mezzo, più positivo, è sempre possibile, purché si voglia 
finalizzarlo  al  raggiungimento  di  obiettivi  di  maggiore  umanità.  Ma  il 
cambiamento non è così facile da realizzare. Implica un passo indietro, a 
cui molti responsabili non sono disposti a fare.

Non si  può,  del  resto,   abbandonare senza regole un settore tanto 
decisivo e vitale della società,  lasciandolo “ai giochi  di  mercato,  ma va 
opportunamente tutelato, ciò sia per garantire un equilibrato e democratico 
confronto delle opinioni, sia per salvaguardare i diritti dei singoli membri 
della comunità, specialmente dei più giovani  e dei meno dotati  di senso 
critico” 20.

2. Comunicazione di massa e sistema televisivo

Il  potere  della  televisione  è  enorme:  oggi  questa  televisione  è 
diventata ” un potere politico colossale,  potenzialmente  si  potrebbe dire 
anche il più importante di tutti, come se fosse Dio stesso che parla. E così 
sarà   se  continueremo  a  consentirne  l’abuso”21.  Nessuna  democrazia, 
sostiene  Popper,  può  sopravvivere  senza  mettere  sotto  controllo  questo 
potere.  Da  qui  la  necessità  di  ridurre  l’influenza  esercitata  dalla 
televisione,  soprattutto  sui  bambini,  come  prima  condizione  posta  da 
Condry,  perché  possa  farsi  un  nuovo  discorso  su  di  essa  come  fonte 
d’informazione e di intrattenimento e di strumento di socializzazione .

 Ospite  fisso  non  invitato,  la  televisione  è  presente  in  tutte  le 
famiglie,  divenendone,  come  afferma  Giovanni  Paolo  II,  la  ‘bambinaia 
elettronica’22, alla portata di tutti. Come tale ha assunto dai genitori e dagli 
adulti, in generale, ruoli educativi suppletivi, cambiando la sensibilità delle 
persone,  inculcando  valori  e  comportamenti,  dando  vita  a una forma di 
omologazione culturale, che si esprime in situazioni comunicative, stili di 
vita  e  comportamenti  mutuati  acriticamente  dai  programmi  a  cui  si  è 
assistito. 

Ma non  finisce qui l’enormità del potere della televisione. Possibili 
sviluppi  futuri,  alcuni  quasi  immediati,  come  l'integrazione  nelle  stesse 
pareti  domestiche  tra televisione,  computer  e telefonia,  contribuiranno a 
rendere ancora più centrale il sistema televisivo nella nuova cultura  che si 

19

1

 E.  BALDUCCI,  La  terra  del  tramonto.  Saggio  sulla  transizione  ,Edizioni  Cultura  della  pace,  S. 
Domenico di Fiesole ( Fi) 1992, p.19. 
20

2

 K. WOJTYLA, La potenza dei media, cit., p.48. 
21

2

 K. R. POPPER, Una patente per fare tv, in K.R. POPPER e J. CONDRY, Cattiva maestra televisione, 
cit., p.44. 
 
22  Cfr. K. WOJTYLA, La potenza dei media, in K.R. POPPER- J. CONDRY,Cattiva maestra televisione, 
cit.    

7



sta delineando. L’ universo delle ‘teletecnologie’ è in continua espansione 
e si può ragionevolmente prevedere che esso cambierà in maniera profonda 
il  nostro  modo  di  vivere,  più  di  quanto  non  l’abbia  ancora  cambiato23. 
Limiti e confini del sapere saranno ridefiniti secondo nuovi valori e nuovi 
parametri. 

Ma  non  tutti  questi  sviluppi  saranno  necessariamente  a  favore 
dell’uomo. Sta alle forze critiche della cultura con un lavoro di resistenza e 
di  contro-interpretazione  vigilante  fare  in  modo  che  la  svolta  delle 
teletecnologie avvenga in direzione di una migliore opportunità per l’uomo 
di  essere  se  stesso.  Fino  a  questo  momento,  però,  riferendoci  alla 
televisione, sono prevalsi gli aspetti più deteriori. Le leggi del mercato, gli 
alti  costi  e  la  ricerca ad ogni  costo  dell’audience hanno contribuito  ad 
abbassare la qualità dei programmi, trasformando la programmazione in un 
grande spot  pubblicitario, un contenitore nel quale sono bene amalgamati 
tutti gli ingredienti necessari per il successo del programma stesso, dove 
diventa assai difficile poter distinguere tra realtà e finzione. Mancando le 
idee per nuovi programmi si assiste a una ripresa meccanica di programmi 
già  confezionati  e  trasmessi  in  altri  paesi,  che  dovranno  essere  solo 
aggiornati e riadattati. Per cui tutti, in Europa come negli USA, vedono le 
stesse cose. Oggi, il  volto  della colonizzazione assume le sembianze del 
mezzo televisivo.  

I giudizi su di essa sono assai contrastanti, come è stato già riferito 
riportando,  tra  le  altre,  le  valutazioni  di  Chomsky,  Gadamer,  Popper, 
Condry, Martini e dello stesso Giovanni Paolo II. Recentemente Jacques 
Derrida ha parlato  della fascinazione del  mezzo televisivo,  ma non tutti 
sono d’accordo con questo tipo di valutazione  24.  Solo in astratto,  però, 
sarebbe giustificabile  riferire al  fascino  tutto  quello  che la televisione  è 
diventata in questi anni. 

Già dagli  inizi  degli  anni  ’50, quando la televisione  con le prime 
trasmissioni  non più sperimentali  ha cominciato a diventare un 'oggetto' 
pubblico particolarmente diffuso e significativo, si è aperto nella società un 
grande dibattito, non ancora concluso, sul ruolo e sulle funzioni di questo 
strumento. La novità dello strumento e il modo come esso veicolava negli 
individui  fatti,   informazioni  ed emozioni  portavano allora  molti,  anche 
intellettuali  di  prestigio,  a  ritenere  che  i  lati  positivi  potessero  essere 
maggiori rispetto a quelli negativi.

In Italia c’era chi teorizzava la nascita di una lingua italiana proprio 
attraverso  la  televisione,  operazione  in  parte  realizzata  e,  attraverso  la 

23

2

 George Gilder, teorico dei nuovi media, sostiene che dalle ceneri della televisione nascerà il  ‘teleputer’ , 
uno strumento tra televisione  e  computer  che  arriverà  in  tutte  le  case  e  rappresenterà  l’inizio  vero e 
proprio della rivoluzione telematica. Di Gilder vedere: La vita dopo la televisione. Il grande fratello farà 
la fine dei dinosauri?, Castelvecchi, 1995.  
24

2

 Recentemente Jacques Derrida si è confrontato su questi problemi in una conversazione con Bernard 
Stiegler  ( Echographies  de  la  télévision,  Galilée,  Paris  1996 ). Le  conclusioni  a  cui  giunge    sono 
eccessivamente positive riconoscendo alla televisione il grande merito di aver scardinato i regimi totalitari 
dell’Est.

8



lingua,  una  identità  nazionale25.  Molti  osservatori  rimanevano  colpiti, 
soprattutto, dalla grande capacità di aggregazione di trasmissioni popolari, 
che  riuscivano  ad  'inchiodare'  davanti  al  mezzo  televisivo  centinaia  di 
migliaia  di  persone,  dei  ceti  sociali  più  diversi,  trasmissioni  che 
diventavano poi, nei giorni successivi, oggetto di accese discussioni e di 
polemiche negli uffici, nelle fabbriche, nei bar, ecc. 

In  ragione  di  questi  primi  fenomeni  di  aggregazione  sociale, 
cominciava lentamente a prendere corpo una società televisiva, della quale 
non si riusciva a prevedere immediatamente le conseguenze negative sul 
piano  della  crescita  personalità  degli  individui  ,  dello  stabilirsi  e  del 
consolidarsi  dei  rapporti  umani  e  della  qualità  delle  relazioni  tra  gli 
individui. Più che aggregare il mezzo televisivo avrebbe favorito il sorgere 
di  situazioni  di  non  comunicazione  tra  le  persone.  La  prevalenza 
dell’immagine  avrebbe  determinato  uno  scadimento  dell’oralità  e, 
soprattutto, avrebbe inciso sulla qualità della formazione degli individui, 
veicolando  valori  e  prospettive  non  filtrate  dall’esperienza  e  dalla 
mediazione degli adulti.

Oggi le perplessità sulla televisione sono ben maggiori e si dà su di 
essa  un  giudizio  generalmente  ancora  più  negativo.  La  sua  grande 
diffusione  nelle  famiglie  ,  la  programmazione  che  copre  ormai  tutta  la 
giornata ventiquattro ore su ventiquattro, le situazioni di violenza esibite in 
tutte le sue forme, la nascita della televisione commerciale, la massiccia 
presenza  di  sponsor  nella  realizzazione  e  nella  gestione  dei  programmi 
sono  aspetti  inquietanti  che  caratterizzano  negativamente  ogni 
considerazione  del  pianeta  televisivo.  La vita  rappresentata  è un grande 
spot, uno tra i tanti, la cui scelta è in ragione della maggiore persuasività 
del messaggio. La ricerca della maggiore persuasività non trova ostacoli o 
limiti,  né  sul  piano  della  situazione  ricostruita,  né  sul  piano  della 
comunicazione del messaggio.

Da qui i numerosi  studi e le prese di posizioni che ne sottolineano la 
negatività e la pericolosità. Da molti si richiedono interventi di tutela dei 
minori,  maggiori  controlli  sulla  qualità  dei  programmi,  la  fine  della 
televisione  ‘spazzatura’.  Da tutti  una difesa comune che salvaguardi  le 
conquiste dell’umanesimo occidentale, che vede al centro l’uomo, essere 
libero e consapevole . 

Se per alcuni con l'avvento e lo sviluppo del sistema televisivo si 
trattava della possibilità  per l'uomo di raggiungere un livello più alto di 
emancipazione  mai  raggiunto  prima  ,  per  altri  si  trattava,  invece,  della 
forma più subdola di oppressione mai vista nella storia.  Questa seconda 
alternativa  è  quella  che  oggi  si  è  imposta  maggiormente  fino  a 

25

2

 Cfr. C. MARAZZINI,  L’italiano che impariamo in Tv, in “Famiglia oggi”, cit., pp. 24-29. Sotto questo 
aspetto, diversamente dal passato, quando si riconosceva la funzione positiva della televisione ai fini della 
diffusione di  una lingua nazionale (  De Mauro ),  oggi  “laTv ,  magari  involontariamente,  rafforza un 
onnivoro italiano in maniche di camicia,  sbracato,  reputato ( a torto, ovviamente ) buono per  tutte le 
occasioni,  un italiano povero,  che poi  trapassa nei temi scolastici,  nei discorsi  dei  giovani,  nelle loro 
lettere, nella compilazione delle loro richieste di lavoro e dei loro curricula “ ( Ivi, p. 29).

9



caratterizzare il senso di disagio di fronte a uno strumento che è sfuggito di 
mano alle forze politiche, sociali e culturali. Difficile sostenere, in questo 
contesto, il “mito dell’agorà elettrorica ”, teorizzato da Carlo Freccero, per 
cui   “La  democrazia  diretta  della  polis greca,  resa  impossibile 
dall’estensione   e  complessità  dello  stato  moderno,  sembra  di  nuovo  a 
portata  di  mano,  attraverso  la  facoltà,  concessa  a  tutti  i  cittadini,  di 
partecipare attivamente alle decisioni e alle scelte”26.  

La  televisione  è,  per  questo,  al  centro  dell'attenzione  di  politici, 
uomini  di  chiesa,  educatori,  psicologi,  sociologi,  tutti  preoccupati  degli 
effetti  negativi  sulla personalità  degli  individui,  soprattutto  di  quelli  più 
indifesi27. La ragione dell'interesse è nella particolarità del mezzo e nella 
sua capacità di stabilire un contatto immediato con un numero di persone 
quanto mai esteso, senza alcuna mediazione esterna. La televisione diventa 
il 'grande fratello' di questo fine millennio, con il quale bisognerà fare i 
conti  se  rimane  valida  la  prospettiva  della  crescita  degli  individui  in 
termini  di  una  maggiore  umanità  e  di  una  coscienza  più  libera  e  più 
democratica. 

Ma  più  che  demonizzare  modalità  e  pericoli  della  televisione, 
atteggiamento comune a molti, è necessario fare una seria riflessione su di 
essa.  Le analisi  fatte  finora sono tante  e tutte  significative;  le  soluzioni 
proposte, però, appaiono inadeguate e non tutte praticabili. Si tratta ora di 
riprendere  le  analisi  e  di  considerare  le  soluzioni  secondo  un'ottica  che 
privilegi  non lo strumento ,ma la persona.  La presenza della televisione 
commerciale in mano agli sponsor ha aggravato i problemi sul piano delle 
attese  e  dei  valori  di  riferimento  degli  individui,  che  si  ritrovano 
trasformati come potenziali consumatori di beni spesso inutili e superflui. 
Bambini e casalinghe diventano gli interlocutori privilegiati di messaggi, 
che agiscono nella maggior parte dei casi a livello del subconscio, fino a 
trasformare tutti gli utenti in automi. I bambini, soprattutto, più ingenui e 
privi di sufficienti capacità critiche, “ conquistati dalla narrazione di uno 
spot , come di  una qualunque bella favola, non individuano la fonte e gli 
obiettivi del messaggio( un’azienda interessata a vendere ) E quindi non 
frappongono difese”28.

Come  strumento  di  comunicazione  la  televisione  deve  essere  a 
servizio della crescita dell'uomo, non del suo asservimento. Un suo uso in 
questo senso sarebbe possibile.  “La sua attitudine a riflettere la realtà e 
qualche  volta,  a  coglierla  nella  sua  immediatezza,  il  suo  essere  più 
interessante  quando  propone  posizioni  in  contrasto  dialettico  anziché 

26

2

 C. FRECCERO, Problemi dell’informazione , in “Il  Mulino”, 18 ( 1993), 4. 
27 

 

  La difesa  delle  categorie   più   deboli   ha   una  vasta letteratura . Al riguardo cfr. L. TRISCIUZZI e S. 
ULIVIERI, Il bambino televisivo. Infanzia  e  TV   tra  apprendimento  e  condizionamento,  Lisciani  & 
Giunti, Teramo 1993; A. DORR, Televisione e bambini. Un mezzo speciale, un pubblico speciale, Nuova 
ERI, Roma 1990.
28

2

 P. BARATTA,  La  pubblicità  è  manipolatoria?  Sette  soluzioni  e  una  condanna,  in  AA. VV., 
Manipolazione , a cura di V. Chioetto, Anabasi, Milano 1993. 

10



consensuali,  il  suo rivolgersi  contemporaneamente a milioni  di  persone, 
non  come  se  fossero  ammassate  in  piazza,  ma  in  una  situazione  di 
singolarità,  sono elementi  che, in potenza, favoriscono più uno sviluppo 
democratico che un’operazione totalitaria”29.

 Le  grandi  trasformazioni  in  atto  nella  società  richiedono  dagli 
individui  una  forma più  alta  di  consapevolezza   necessaria  per  salvare, 
soprattutto,  le nuove generazioni  da un potere dominante che non eleva 
l'uomo, ma finisce per schiavizzarlo. Recuperare uno spazio umano, entro 
cui   l'uomo possa  realizzare  se stesso  insieme con gli  altri,   diventa  un 
compito  ineludibile  della  società  di  oggi,  quando  si  assiste  nell’uomo 
all’emergere  di  una  situazione  di  analfabetismo  relativo,  non  avendo 
l’uomo la capacità di leggere il discorso televisivo e di decifrarlo. 

Conoscere  la  grammatica  televisiva,  rendersi  conto  delle  grandi 
potenzialità  del  mezzo,  finalizzare  il  mezzo  stesso  a  un  discorso  di 
emancipazione dell’uomo, diventa, soprattutto, un compito educativo della 
società, nel suo insieme. Giovanni Paolo II  ha sottolineato questo aspetto 
del problema, quando, più che insistere sul terreno del materialismo e del 
consumismo,  ha  rivendicato  per  la  televisione  un  potenziale  di 
comunicazione  spirituale  tra  gli  uomini30.  Su  questa  stessa  linea  Carlo 
Maria  Martini  riferendosi  alle  possibilità  positive  della  televisione  ha 
potuto parlare del  ‘fratello  televisore’,  visto  come figura del  ‘lembo del 
mantello’ di Gesù di Nazareth, al cui tocco il malato era guarito.

3.La televisione: un pericolo per l’uomo

Nel frattempo, però, la televisione è diventata un fenomeno sociale 
abnorme, con gravi conseguenze sull’organizzazione stessa della famiglia, 
che  è  scandita  dai  tempi  della  programmazione  televisiva.  Il  mezzo  è 
entrato con prepotenza in tutte le famiglie e le persone stanno davanti ad 
esso per più ore. È una presenza ingombrante, ma della quale non si riesce 
a  farne  a  meno.  I  membri  della  famiglia,  ciascuno,  assai  spesso,  con il 
proprio  apparecchio,  stabiliscono  con  il  mezzo  un  rapporto  di  tipo 
medianico, che impedisce e, spesso, esclude ogni contatto con l’altro. 

I  bambini,  soprattutto,  sono  diventati  prigionieri  della  televisione 
nella noncuranza, quasi totale, dei loro genitori. Così “ I bambini delle città 
sono bambini   invecchiati  presto,  finti  adulti  [...].  Amano la televisione 
quasi quanto amano la loro baby-sitter o la loro mamma. La TV è sempre 
accanto a loro, se la godono fino a notte fonda, fa loro compagnia quando i 

29

2

 J. JACOBELLI, Presentazione a J. CAZENEUVE,I poteri della televisione, Armando, Roma 1972. 
30

3

 Cfr.   GIOVANNI  PAOLO  II,  La  potenza  dei  media,  cit.  Cfr.  anche  D.  De  KERCKHOVE,  La 
civilizzazione video-cristiana, cit.  

11



genitori  per  doveri  di  società  sono  fuori  dopo  cena.  La  TV dà  loro  la 
buonanotte, soavemente sostituendo la carezza della mamma”31. 

Vivendo  una  vita  ‘occupata’  e  scandita  dalla  televisione,  così 
caratterizzata,  gli  individui  ricevono  una  massa  di  informazioni  e  di 
sollecitazioni, ma viene a mancare  loro il tempo e lo spazio per rielaborare 
le  informazioni  provenienti  dall’esterno,  come  pure  le  opportunità 
necessarie  per  creare  e  consolidare  rapporti  umani  più  forti.  Di  più 
vengono scoraggiate le pratiche di tipo dialogico, più lunghe e difficoltose 
rispetto a quelle offerte dall’immagine e, soprattutto, viene a mancare la 
mediazione  degli  adulti.  “Se i bambini di oggi,  si  chiede Condry, sono 
crudeli  verso  i  loro  simili,  come  sostengono  alcuni,  se  mancano  di 
solidarietà, se ridono dei deboli e disprezzano le persone che mostrano di 
aver bisogno di aiuto, questi atteggiamenti sono forse attribuibili a ciò che 
si vede sul piccolo schermo?”32. 

 Su questo punto Condry non ha dubbi al riguardo e la sua risposta è 
perentoria:  disturbi  fisici  e  sofferenza  mentale,  di  cui  soffrono  molti 
bambini,  sono  riconducibili  in  qualche  misura  al  consumo eccessivo  di 
televisione.  Il  rischio,  poi,  di  trovarsi  di  fronte  a  individui  fortemente 
condizionati  da  persuasori,  occulti  o  meno  occulti,  privi  di  capacità 
critiche,  succubi  della  forza  dei  miti,   è  più  reale  che  mai,  soprattutto, 
nell’era della televisione commerciale, quando molti programmi sono dei 
contenitori per veicolare messaggi pubblicitari, quando non finiscono per 
diventare essi stessi un grande spot.

Ad  usufruire  maggiormente  del  mezzo  televisivo  e  a  subirne  le 
conseguenze più gravi sono di solito i bambini , gli esseri più indifesi e più 
sprovveduti, ma non sono i soli. Mentre gli adulti dichiarano di vedere la 
televisione per ‘divertimento’, i bambini la usano anche per divertimento, 
ma, soprattutto, per conoscere il mondo e fare le loro esperienze. Ma senza 
un interlocutore a cui rivolgere domande e sentire risposte il rapporto che 
si stabilisce tra utente e mezzo televisivo è solo un ricevere e un assorbire, 
senza alcuna attitudine critica. In queste condizioni un mezzo pur sempre 
meccanico, come  la televisione, finisce spesso per diventare la baby sitter 
delle  giovani  generazioni.  Gli  esperimenti  di  televisione  interattiva  non 
risolvano i problemi della partecipazione consapevole all’azione proposta, 
ma li aggravano maggiormente.

Da un Rapporto  UNESCO risulta che negli Stati Uniti una persona 
adulta  mediamente sta davanti al televisore cinque ore, un bambino sette 
ore  .  In  Italia  il  50%  dei   bambini  trascorre  quattro  ore  davanti  al 
televisore, l’altro 50%  due ore. Di più  un quarto dei ragazzi tra i 6 e i 13 
anni dichiarano di seguire i programmi televisivi oltre le ore 22 33. Le cifre 

31

3

 A. MAZZI, Pinocchio e i suoi fratelli, Piemme, Casale Monferrato 1993, p. 27. 
32

3

 J. CONDRY, Ladra di tempo, serva infedele, cit., p. 67. Cfr. J. SPRAFKIN, K. GADOW, P.GRAYSON, 
Effects of cartoons on emotionally disturbed children’s social behavior in school setting, in “ Journal 
Child Psychol. Psychiat.”, 29 ( 1988), 1, pp. 91-99. 
33

12



sono impressionanti: secondo alcune indagini, in Italia “un bambino in età 
prescolare ha già visto 3000 ore di TV, per un’esposizione giornaliera di 
tre ore: le ore consumate a scuola durante l’anno sono 800, quelle trascorse 
davanti al televisore sono circa 1000. A dieci anni, [...], una bambino ha 
visto già più di 2500 omicidi televisivi. Scene violente sono presenti nel 
67% della  programmazione  destinata  ai  bambini.  Ma i  bambini  vedono 
programmi non destinati a loro, per i quali effettuare una verifica puntuale 
è un lavoro improponibile. Senza contare la violenza della realtà di ogni 
giorno trasmessa dai telegiornali e dai rotocalchi di cronaca e costume che 
affollano  l’etere,  spesso  collocati  nei  palinsesti  in  fasce  contigue  alla 
programmazione per bambini”34.

I costi umani di questo stare davanti al mezzo televisivo per più ore 
e  partecipare  a  scene  di  violenza  sono  assai  alti.  La  personalità  degli 
individui  viene  ad  essere  plasmata  secondo  finalità  che  sfuggono  al 
controllo sociale degli adulti. La prevalenza di scene di violenza e di sesso 
dà una idea assai  cruda della realtà,  facendo credere che,  dopo tutto,  le 
cose  stanno  realmente  così.  I  modelli  comportamentali  veicolati  come 
dominanti ( le relazioni verso gli altri e, soprattutto, le relazioni con l’altro 
sesso)  s’inscrivono nella logica della forza e della sopraffazione. “Grazie 
alla televisione, scrive Charles S. Clark, un bambino americano assiste in 
media a 8 mila omicidi e a 100 mila atti di violenza prima di aver terminato 
le scuole elementari “ 35. Lo stesso Clark riferisce i risultati delle ricerche 
di  Leonard  Eron,  dell’Università  Del  Michigan,  sulla  violenza  in  TV. 
Secondo  questi  studi  c’  è  una  connessione  tra  l’  assistere  a  scene  di 
violenza  in  TV e  il  compiere  azioni  violente.  In  particolare,  chi  aveva 
assistito a più azioni violente in TV aveva commesso reati più gravi, era 
stato  più  aggressivo  sotto  l’influenza  dell’alcool  ed  era  più  brutale  nel 
punire  i  figli.  Non  dissimili  erano  i  risultati  dello  studio  effettuato  dal 
National  Research  Council,  secondo  cui  gli  autori  di  reati  di  violenza 
“seguono con eccessiva frequenza spettacoli violenti in TV”36.

Del  resto,  recenti  fatti  di  cronaca,  in  Italia,  testimoniano  come 
all’origine  di  determinati  atti  di  violenza  da  parte  di  minori  ci  sia  una 
forma di ispirazione, se non di istigazione, da parte del mezzo televisivo. 
Un comportamento trasgressivo, amplificato dai mezzi di comunicazione, 
diventa un comportamento da emulare comunque, soprattutto da parte di 
persone più fragili. È il caso di ricordare, a questo proposito, l’alto numero 
di suicidi verificatisi qualche estate scorsa, o il fenomeno dei lanciatori di 
sassi dai cavalcavia delle autostrade , che ha imperversato per tutta l’estate 

 

 Le cifre devono essere riviste, perché sono sottostimate. Bisogna, infatti, considerare anche che molti non 
riescono a studiare, a mangiare, a svolgere le faccende domestiche senza che il televisore sia acceso. Cfr. 
C. M. MARTINI, Il lembo del mantello, cit., p. 22. 
34

3

  G. GAMALERI, Televisione e diritti della persona. Il ‘buono TV’,   SEI, Torino 1996, pp.158-9.
35

3

 C. S. CLARK, La violenza in Tv, in K.R. POPPER e J.C. CONDRY, Cattiva maestra televisione, cit., 
p.51.    
36

3

 Ivi, pp.56-57 passim 

13



1994, o la vicenda della cosiddetta “banda dei puffi” di Mondovì. Erano 
stati gli stessi ragazzi di Mondovì, studenti fra i 16 e i 17 anni, sorpresi 
dalle  forze  dell’ordine  con  15  chili  di  dinamite,  a  dichiarare  che,  per 
vincere  la  noia  rubavano  e  incendiavano  case:  “Volevamo  provare  a 
imitare  i  personaggi  di  film e telefilm.  Volevamo fare  un grande botto, 
come quelli che si vedono in TV”37.  

La  funzione  positiva  dello  strumento  televisivo  viene  a  mancare, 
quando i  valori  da esso veicolati  sono legati  all’immagine della  forza e 
della  violenza,  della  distruzione  e  della  morte.  L’eroe  positivo,  il 
riferimento è ai cartoon, è il perdente, che nulla può contro la forza. La 
realtà umana viene distorta e l’immagine che il bambino se ne fa è ripresa 
dai modelli  più negativi.  L’esperienza della solidarietà non viene affatto 
proposta,  perché  ognuno  lotta  contro  l’altro.  L’invasione  di  cartoon 
giapponesi  presenta  un  inconveniente  ancora  maggiore.  Si  dà  il  caso, 
infatti,  che le situazioni  ,   i  comportamenti  e  i  valori  veicolati  facciano 
riferimento ad un’altra cultura, certamente diversa rispetto a quella euro-
americana. L’offerta di altre culture non è in funzione del rispetto e della 
tolleranza  che  deve,  comunque,  esserci  in  un  mondo  pluralistico; 
rappresenta,  piuttosto,  una  forma di  colonizzazione  culturale,  che lascia 
l’individuo  senza  radici,  senza  sicuri  punti  di  riferimento  e  di 
aggregazione.   Una scissione grave e pericolosa avviene nell’individuo in 
presenza di modelli di comportamento così eterogenei.

Diventa difficile per i bambini  incontrarsi  con i loro coetanei per 
confrontarsi  sulle idee e non sulla forza. “Molti  programmi di ‘azione - 
avventura’  per  bambini  e  ragazzi,  come  Power Rangers,  le  Tartarughe  
Nija Mutanti, gli insuperabili X-Men ecc., sono tutti imperniati su ‘vicende 
di potere’ dove le scene di violenza sono frequentissime”38. Le scene di 
violenza, a cui il bambino è sottoposto, non sono limitate ai personaggi dei 
cartoon, perché riempiono i telegiornali e i film per adulti, programmati in 
prima serata.

Come  se  questo  non  bastasse,  l’abitudine  a  trascorrere  molte  ore 
davanti  al  televisore  è  così  radicata  negli  individui  che  l’astinenza  da 
televisione provoca  in molti una forma di ‘lutto’. Da una ricerca USA solo 
l’8%  non  ha  avuto  alcun  risentimento  particolare;  tutti  gli  altri  hanno 
provato  sensazioni  più  o  meno  gravi;  tra  questi  il  25%  ha  accusato 
problemi di disorientamento e frustrazione come per un lutto.

L’idea  del  ‘villaggio  globale’  creata  dai  media  è  ingannevole:  il 
mondo  più  piccolo,  a  misura  del  villaggio,  è  diventato  il  mondo  più 
impersonale possibile, dove tutto è reso omologato ai livelli più bassi della 
società dei consumi secondo un ordine, nel quale non c’è posto per i valori, 
che contano veramente e danno significato alla vita dell’uomo. Diventa, 
così, possibile passare, senza interruzione, da una immagine forte, come la 
37

3

 Cfr.  “Corriere della sera”,  sabato 6 maggio 1995,  cit.  in G. GAMALERI,  Televisione e diritti  della  
persona. Il ‘buono TV, cit.,    p. 159. 
38

3

  A.  OLIVERIO FERRARIS, TV per un figlio, cit. 

14



morte di un uomo, un incidente d’auto, una catastrofe, il genocidio di un 
popolo, alla pubblicità di cibo per animali, di una saponetta o di biancheria 
intima.

La ricerca nella comunicazione televisiva del sensazionale ad ogni 
costo porta con sé il grave rischio di porre in tutta evidenza il negativo in 
tutte  le  sue  forme.  Il  rischio  si  è  concretizzato,  perché,  dopo  tutto,  il 
negativo è più vendibile e più spendibile. Da questo punto di vista, “non è 
infondato supporre un legame tra la caduta progressiva di fiducia in tutte le 
istituzioni  pubbliche  e  private,  osservato  a  partire  dagli  anni  ’60  in 
numerosi  paesi,  compreso  il  nostro,  e  questo  stile  della  comunicazione 
mediale”39. Da qui la legittimità della domanda posta da Pasolini nei suoi 
Scritti corsari :” Se i modelli di vita proposti ai giovani sono quelli della 
televisione, come si può pretendere che la gioventù più esposta e indifesa 
non sia  criminaloide?  È stata  la  televisione  che  ha concluso  l’era  della 
pietà e ha iniziato l’era del piacere”40.

L’analisi, quasi profetica, di Pasolini, formulata nei primi anni ’70, 
ritorna  più  attuale  nel  momento  presente,  quando  assai  più  diffuso  è 
diventato  il  mezzo  televisivo  e  quando  la  sua  influenza  è  cresciuta 
enormemente fino a rilevare le funzioni educative proprie degli adulti. Non 
è vero che i valori  veicolati  dai programmi televisivi  siano quelli,  più o 
meno condivisi,  della  società,  né che i  temi  proposti  siano sottoposti  al 
giudizio dell’opinione pubblica, quasi per accertarne il grado di consenso. 
C’è,  di  fatto,  che   “la  programmazione  televisiva,  pubblica  o  privata, 
dimostra  un’insospettata  reticenza  per  talune  questioni  e,  di  contro,  un 
accanimento pleonastico per altre”41. Ad essere maggiormente sottolineati, 
quasi  con  compiacimento,  sono  i  disvalori  e  quegli  aspetti  del  vivere 
sociale  che  catturano l’attenzione  nell’ottica  di  stabilire  un contatto  più 
sicuro con gli individui.

In realtà, la televisione è diventata una ‘cattiva maestra’, perché ha 
finito per veicolare i valori più negativi della convivenza umana, facendo 
credere alle persone più deboli, i bambini soprattutto, che, dopo tutto, ci si 
limitava  a  rappresentare  la  vita  così  com’è.  Ma  così  facendo  si  è 
contribuito  ad  indebolire  negli  individui  e  nella  società  le  resistenze 
naturali alla violenza42.
     

39

3

 C. M. MARTINI, Il lembo del mantello, cit., p. 28. 
40

4

 Cit. in ivi, p.24 
41

4

 P. AROLDI e M. FANCHI, Valori sociali nei  programmi della Tv, in “Famiglia oggi”, cit., p. 49.  
42

4

 Cfr. D. ANTISERI,  Un progetto quasi impossibile , in “ Famiglia  oggi”, cit., pp. 8-15. Le televisioni, 
afferma Antiseri, “abbassano la generale avversione alla violenza; trasmettono una tale massa di scene di 
violenza tanto da far credere che la violenza dell’uomo sia un fatto naturale, scontato, “normale”( Ivi, p. 
13). È così che si provoca negli individui, come afferma Popper, il venir meno delle resistenze naturali al 
manifestarsi e al propagarsi della violenza.

15



4. Quali proposte?

Il merito di  Popper e di Condry, come di altri, è stato quello di aver 
evidenziato  per  tempo  e  con  autorevolezza  la  pericolosità  del  mezzo 
televisivo. Gli argomenti, portati a sostegno delle loro tesi, suffragati, tra 
l’altro,  da  ricerche  sul  campo,  sono  entrati  a  far  parte  del  dibattito 
contemporaneo sulla televisione. Dopo Popper e Condry, non c’è chi non 
si ponga seriamente il problema di come arginare l’influenza negativa che 
la  televisione  esercita  soprattutto  sulle  giovani  generazioni.  Bisogna 
scongiurare che “la comunicazione sia gestita in termini di violenza e non 
di emancipazione e sviluppo della persona umana”. Sta qui “la radice della 
violenza dei mezzi, cioè di sistemi che negano la centralità dell’uomo, del 
fruitore; e la violenza dei contenuti, vale a dire dei programmi”43.

Non meno drammatici sono i possibili sviluppi del mezzo televisivo. 
L’aumento dei canali e la richiesta all’utente di  forme di abbonamento per 
usufruire  di  programmi  e  servizi  potrebbero  favorire,  ma  solo  in  via 
ipotetica,  la  centralità  del  soggetto.  Nella  realtà,invece,  “  l’imminente 
moltiplicazione delle reti televisive aumenterà ancor più la probabilità di 
essere esposti ad atti di violenza, e nulla impedisce di prevedere che tra i 
canali  tematici  ne  possano  nascere  alcuni  dedicati  completamente 
all’horror”44.  

È in questo contesto che rileva sottolineare la portata delle posizioni 
sostenute da Giovanni Paolo II e dal card. Martini. Pur non ignorando gli 
effetti negativi della televisione, che sono tenuti, invece, ben presenti, essi 
non rinunciano a mettere in luce e a valorizzarne gli  aspetti  positivi.  A 
questo proposito, più che i toni apocalittici o la repressione è l’educazione 
degli utenti all’uso del mezzo televisivo a diventare un fattore preminente 
del  loro  insegnamento  ;  occorre,  cioè,  “battere  la  via  lunga  della 
formazione di un costume etico-politico e  la via dell’impegno educativo 
alla partecipazione politica”45.

 Oggi,  tra  gli  studiosi  si  è  d’accordo  nel  ritenere  che  i  bambini, 
vedendo la televisione,  leggono di  meno, giocano di meno tra di loro e 
diventano obesi; soprattutto sviluppano una immagine distorta della realtà, 
senza avere gli strumenti critici necessari. Di per sé, la televisione, proprio 
perché offre una immagine violenta della società finisce per  influenzare 
profondamente  atteggiamenti,  credenze  e  azioni  dei  bambini.  Di  più 
diventa  un  modello  negativo  di  comportamento,  così  che  i  bambini 

43

4

 G. GAMALERI,Navigare nel futuro elettronico, in “Famiglia oggi”, cit., p.20. 
44

4

 B. BLIN,  Télévision et enfants, Conseil de L’Europe, Comité Directeur sur la Politique Sociale, Projet 
Politiques de l’ Enfance,  Strasbourg,  dec .1994,  p.  17;  cit.  in  G.  GAMALERI,  Navigare nel  futuro 
elettronico, cit., p.20.  
45

4

 C.M. MARTINI, Il lembo del mantello, cit., p. 41. 

16



costruiscono  la  loro  personalità  confrontandosi  su  questo  modello  , 
diventando essi stessi violenti. 

Blin ha fatto un lungo elenco delle possibili reazioni dei bambini di 
fronte  alla  rappresentazione  distorta  della  società  operata  dal  mezzo 
televisivo. I bambini possono acquisire l’idea di una giustizia personale e 
uno  spirito  di  vendetta,  sostitutivo  del  ricorso  alla  giustizia;  possono 
ricorrere a soluzioni violente per derimere questioni di relazione familiare 
e  scolastica;  possono  percepire  i  vicini  immediati  come  potenziali 
aggressori  e  l’ambiente  come  ostile.  Di  più  ,  possono  “acquisire   una 
mentalità  che  banalizza  la  violenza  fisica  o  psicologica,  considerandola 
come  una  componente  normale  della  società  da  accettare  senza 
combatterla, né addolcendo la sorte delle vittime; apprendere le tecniche e 
gli  strumenti  utili  a  commettere  un  crimine  o  la  presa  di  un  ostaggio; 
acquisire  bisogni  e  sensi  di  frustrazione  che  si  pensa  non  poter  essere 
rimossi  se  non  con  atti  di  violenza,  giudicata  un  mezzo  efficace  e 
generalmente impunito”46

Sono questi i risultati più vistosi degli effetti della televisione sulle 
nuove generazioni  e non solo, su cui tutti  gli  studiosi  del costume sono 
d’accordo.  Il  deterioramento  della  televisione,  a  cui  oggi  si  assiste,  è 
riconducibile al fatto che i diversi canali televisivi, per mantenere alta la 
loro  audience,  che  assicura  maggiori  entrate,  devono  produrre  materia 
sempre più volgare e sensazionale, sollecitando le aspettative più negative 
degli  individui.  La qualità dei programmi diventa sempre più scadente . 
All’inizio  della  televisione,  sostiene  Popper,  non  era  così,  perché  i 
programmi erano certamente migliori.  

Se Condry dà un giudizio drastico e non ammette repliche, Popper, 
senza nulla togliere alla gravità delle sue accuse, è più possibilista e ritiene 
che si possa fare qualche cosa per invertire la rotta. Su questa linea, ma 
andando oltre,  s’inserisce la chiara presa di  posizione del  card.  Martini. 
Egli  rimane  dell’avviso  che  il  potenziale  della  televisione  può  essere 
“distruttivo,  nefasto  e subdolo”,  ma ritiene  anche  che  può essere  anche 
guardato come uno strumento di comunicazione in rapporto con il piano 
comunicativo di Dio. Egli afferma, infatti, che  “i mass media sono ‘tende’ 
potenziali in cui il Verbo non disdegna di abitare, lembi del suo mantello, 
attraverso cui può passare la sua potenza salvifica”47.   

 Comunque, le analisi degli studiosi sono convergenti nell’affermare 
la grave pericolosità sugli individui di uno strumento, come la televisione; 
assai minori le convergenze sulle soluzioni da adottare. Piuttosto le diverse 
soluzioni  ipotizzate sono difficili  da realizzare e la riuscita non sarebbe, 
comunque, assicurata. La grande varietà di canali televisivi a disposizione 
degli  utenti  potrebbe  riservare  sempre delle  zone franche,  al  di  fuori  di 
ogni  controllo  sociale,  da  rendere  impossibile  qualsiasi  ipotesi  di 

46

4

 G. GAMALERI, Navigare nel futuro elettronico, cit., p.20. 
47

4

  C. M. MARTINI, Il lembo del mantello, cit.,  p. 12. 

17



intervento in materia di regolamentazione. La violenza dagli  schermi, in 
altri  termini,  non  sarebbe  scongiurata  e  il  potere  delle  televisioni 
commerciali non sarebbe scalfito.

La proposta  estrema,  più  volte  ventilata,  di  privarsi  del  televisore 
non  risolve  affatto  il  problema,  come  non  risolve  il  problema  l’idea, 
avanzata da Popper, di dare una ‘patente’ a tutti coloro che intendono fare 
televisione,  ritirandola  nel  caso  non  venissero  rispettate  quelle  regole 
ritenute necessarie per fare una buona televisione.  Un gesto individuale, 
come la rinuncia a possedere o a utilizzare un televisore,  o l’intervento 
della  collettività  di  cautelarsi  stabilendo  delle  regole,  sottolineano  la 
necessità  di  trovare  soluzioni  estreme  a  mali  estremi.  Piuttosto  una 
soluzione deve essere cercata su una linea mediata,  nella capacità di  un 
individuo, a ciò educato e preparato, di utilizzare il mezzo secondo finalità 
più umane, senza diventarne schiavo.

Il  punto qualificante della proposta  popperiana è la richiesta della 
riduzione della violenza nella società, violenza che, invece, viene veicolata 
dalla televisione in tutte le sue forme, con una intensità finora sconosciuta. 
Vittime della violenza sarebbero soprattutto i bambini, che si troverebbero, 
così, dei modelli di comportamento contrari alla convivenza. Compito di 
ogni società è di arginare la violenza, che libera di esprimersi porterebbe 
alla  distruzione  della  società  stessa.  La  patente  dovrebbe  servire  agli 
uomini di televisione come documento che attesti la loro capacità e la loro 
responsabilità di fare programmi che favoriscano la trasmissione di valori, 
come la solidarietà, in ordine alla costruzione della società e non, come la 
violenza, in ordine alla distruzione della società. 

La critica di Popper parte dal presupposto che ogni democrazia deve 
far  crescere  il  livello  dell’educazione  degli  individui  offrendo  a  tutti 
opportunità  sempre  migliori  e  più  alte.  Fine  dell’educazione,  afferma 
Popper, è ridurre la violenza e adattare gli individui al proprio ambiente, 
perché  possano  diventare  cittadini  e  avere  delle  responsabilità.  La 
contraddizione sta proprio qui. Perché,  la televisione, facendo parte ormai 
dell’ambiente dell’uomo, un ambiente caratterizzato da violenza, inculca 
essa  stessa  violenza.  Il  risultato  è  fin  troppo  evidente:  il  potenziale 
distruttivo  diventa  sempre  più  enorme  e  la  televisione  ha  una  grande 
responsabilità. Una società, anche la più liberale possibile, non può stare a 
guardare, senza introdurre quei correttivi che la possano mettere al  riparo 
dal pericolo dell’autodistruzione. 

La critica a Popper non può riguardare i possibili tratti illiberali della 
sua proposta. La sua  “è una proposta ideata a difesa della società aperta, a 
difesa  della  libertà  di  tutti”.  Piuttosto  c’è  da  chiedersi  se  l’idea  della 
patente possa risolvere il problema. Forse che la patente di guidare un’auto 
salva l’automobilista da un possibile incidente? Sotto questo punto di vista 
la proposta della patente è insufficiente e tutto rimarrebbe come prima e 
con problemi ancora più gravi per il futuro.

Il problema vero riguarda l’uso, o il buon uso, della televisione da 
parte degli utenti .  Usare bene il mezzo televisivo significa “acquisire una 

18



coscienza  critica,  cioè  la  capacità  di  distinguere  il  vero  dal  falso  ,  la 
zizzania dal buon grano, la capacità di essere obiettivi; di non demonizzare 
i  media né  di  idolatrarli”.  Significa  “crescere  nella  libertà  interiore,  nel 
distacco  dalle  sensazioni  troppo  immediate  e  coinvolgenti”.  Significa 
sapere “ imporsi una certa ascesi, essere capaci anche di  fare dei sacrifici e 
delle rinunce”48. 

Dopo tutto, se la televisione deve essere intesa come “finestra sul 
mondo”,  bisogna  essere  capaci  di  aprire  la finestra,  cioè saper guardare 
fuori,  ma anche stare  alla  finestra  e cioè sapersi  isolare.  La sfida   è  di 
imparare ad aprire la finestra e di imparare a chiuderla. 

È un progetto educativo di vasta portata, a cui è chiamata la società 
nel suo insieme, prime fra tutte la famiglia e la scuola. A ragione Giovanni 
Paolo  II  sottolinea  “la  responsabilità  dei  genitori,  degli  uomini  e  delle 
donne dell’industria televisiva, le responsabilità delle pubbliche autorità e 
di  coloro  che adempiono  ai  loro doveri  pastorali  e  educativi  all’interno 
della Chiesa. È  nelle loro mani che sta il potere di rendere la televisione 
un mezzo sempre più efficiente per aiutare le famiglie a svolgere il proprio 
ruolo  che  è  quello  di  costituire  una  forza  di  rinnovamento  morale  e 
sociale”49 .  

48

4

 Ivi, p. 41. 
49

4

 K. WOJTYLA, La potenza dei media, cit., p.50. 

19


